# الشعر العربي حكايات ترويها القصائد

يشكّل الشعر العربي وجدان الأمة، فهو بمنزلة المؤرّخ الذي يوثق حياتهم بكل تجلياتها، وما فيها من أحداث وقضايا عامة؛ يتنقل فيما بينهم عبر قصائد الشعراء الذين يحاولون أن يعبروا عن ذواتهم التي لا تنفصل عن الآخر؛ ففي القصيدة تحضر الأماكن، ويحضر الزمان، ويتحرك الأشخاص، فيشكلون ذاتًا أخرى للشاعر، من هنا، كانت القصة حاضرة في القصيدة بعناصر ها المختلفة، التي عرف الشاعر العربي كيف يوظفها من أجل أن يقدم نصًا شعريًا يحمل حبكة فنية تغري المتلقّي بأن يعيش تفاصيلها، رفقة الموسيقا التي تنبعث من التفاعيل والبحور.. وهذا ما تكشفه «القوافي» في هذا العدد عبر موضوع «الشعر القصصي» الذي يقدم الكثير من تفاصيل الحكايات الشعرية.

أما في باب «آفاق» فيطلُّ موضوع «الرّسائل الشعرية» التي حملتها القصائد بأحرف الشوق ومداد الدموع، وخرجت بالقصيدة عن الرتابة والتقليدية، وكانت بريدًا شعريًا يخطه الشعراء إلى من يعنيهم الأمر، مغلّفة بالعطر والشوق والأمل والألم والفراشات، لتضيف نسقًا جديدًا للشعر العربي.

كما تناقش «القوافي» في هذا العدد قضية «الظهور الإعلامي للشاعر» وأثره في مسيرته الإبداعية، وهل هو بحاجة إلى أن ينشر اسمه عبر وسائل الإعلام المختلفة، للوصول إلى المتلقّي، أم أن هذه الفكرة تجد رأيًا مغايرًا لدى بعض الشعراء؟.

كما تهتم «القوافي» بالمدن الشعرية، فتبحث عن الشعراء الذين ولدوا فيها، أو الذين عاشوا فيها، وتكشف عن شعراء زاروها وكتبوا عنها، فالشعر موثّق أصيل لحضور المدن في التاريخ؛ وتطلّ في هذا العدد مدينة «صقلية» التي تعد مَنارة للعِلْم والشعر العربي، وهي ذات طبيعة سحرية تحوطها الخضرة من كل جانب.

كما تفتح «القوافي» مساحة للحوار، والالتقاء بالتجارب الشعرية، للوقوف على جديدهم الإبداعي، والتعرف إلى نتاجهم ومدى ما وصلت إليه تجاربهم.

وتحضر في باب «عصور» سيرة الشاعر سُحَيْم بن وَثيل الذي عاش في الجاهلية والإسلام، وناهز عمره المئة، وعرف بالشجاعة والقوة والحكمة والعقل الراجح، ولم يصلنا منه سوى قصيدة مطوّلة واحدة.

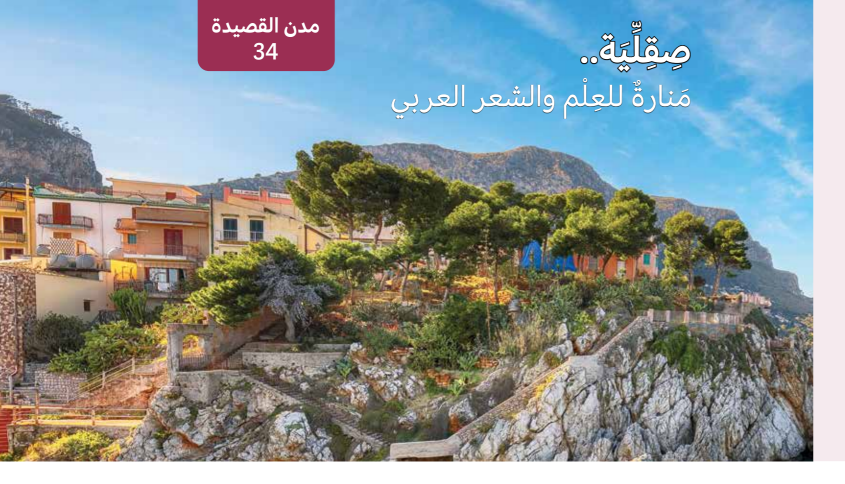
ويحضر موضوع «الكتاب» في باب «دلالات» ليشكل قيمة مُثلى لنقل الفنون والعلوم عبر الزمن، وتوثيق ما يلزم من أحداث، فقد أَنْسَنَهُ الشُّعراء ورَبطوه بالطّبيعة والمديح، وعدّوه خير جليس، وأوفى صديق.

وفي باب «مقال» يطرح العدد موضوع «الشاعرات العربيّات» اللواتي تميّز شعر هنّ بالوعي ولغة البوح، واتّسم أسلوبهنّ بالوضوح والمعاني المحدّدة.

كما يطل في باب «نوافذ» موضوع «رثاء الأمهات للأبناء» أحد الموضوعات التي تكشف عن عن حزنٍ عميقٍ يقطر في القصائد، ويعبّر عن صدق العاطفة وحرارتها، ويكشف عن نصوص مهمة تعبر عن أثر فقد الأبناء على أمهاتهم.

ويزخر العدد أيضًا بالكثير من الموضوعات والحوارات والإضاءات على إبداعات الشعراء وكتبهم ونصوصهم الشعرية التي تلامس الوجدان، وتعبر عن أثر جمالي في فضاء المشهد الثقافي.









مجلة شهرية تعني بالشعر والأدب العربي تصدر عن دائرة الثقافة العدد (63) - نوفمبر 2024

### عناوين المجلة

الإمارات العربية المتحدة، حكومة الشارقة دائرة الثقافة ص.ب: 5119، الشارقة هاتف: 97165683399+ برّاق: 97165683700+ Email: qawafi@sdc.gov.ae poetryhouse@sdc.gov.ae WWW.sdc.gov.ae

### الأسعار:

| الإمارات: 5 دراهم      | - المغرب: 15 در هما   |
|------------------------|-----------------------|
| البحرين: 550 فلس       | - السعودية: 10 ريالات |
| سلطنة عمان: 0.550 ريال | - الكويت: 0.550 دينار |
| الأردن: ديناران        | - مصر: 5 جنيهات       |
| قطر: 5 ريالات          | - السودان: 550 جنيه   |
|                        |                       |

- الإمارات: شركة توزيع، الرقم المجانى: 8002220
- السعودية: شركة تمام العالمية المحدودة الرياض هاتف: 966576063677+
  - البحرين: مؤسسة الأيام للنشر، المنامة هاتف: 97527617752+
  - الكويت: مجموعة النظائر الإعلامية، الكويت، هاتف: 96525252520+
- سلطنة عُمان: المتحدة لخدمة وسائل الإعلام مسقط هاتف: 9682520089+
  - مصر: مؤسسة الأهرام للتوزيع: القاهرة، هاتف: 20252705243+
  - الأردن: وكالة التوزيع الأردنية: عمّان هاتف: 96525528855+
  - تونس: الشركة التونسية للصحافة تونس- هاتف: 20252705243+ - المغرب: سوشبرس للتوزيع - الدار البيضاء - هاتف: 215225289121+
    - قطر: شركة توصيل الدوحة، هاتف: 97525257810+
    - دار الراوي للنشر والتوزيع الخرطوم السودان هاتف: +252121306081 - +252123987321

| شعراء العدد | العدد | ء | شعرا |
|-------------|-------|---|------|
|-------------|-------|---|------|

أحمد اليمني جاسر البزور أحمد الجهمي محمد طه العثمان أحمد الأخرس مجدي الحاج ناصر الغستاني محمد أحمو الأحمدي فاطمة الشتهري إياد هاشم عبد المنعم حسن محمد عبد الحق عدنان إبراهيم حلوش أحمد حافظ عبدالعظيم حسام شديفات أسيل سقلاوي جاسم الصحيّح

| إطلالة       | الشُّ عُر القَصصي<br>إبداعات الشُّعراء في سَرْد الحكايات                      | 12               |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 18           | كُتبت بأحرف الشوق ومداد الدموع<br>ر <b>سائل شعرية حَمَلتها القصائد</b>        | آفاق             |
| أول<br>السطر | د. أحمد الهلالي:<br>الشعر العربي يحظى برعاية الجهات الثقافية الحكومية والخاصة | 26               |
| 56           | الشاعرات العربيات قديمًا<br>بين بناء النصّ والرؤيـــة                         | مقال             |
| عصور         | <i>سُحَيْم بنُ وَثيل</i><br>الشاعر الذي استنطقه الحجّاج                       | 60               |
| 70           | <b>الكتابُ في الشَّعر العربي</b><br>خَيْرُ جليسٍ وأَوْفى صَديق                | נצצט             |
| تأويلات      | <b>عبدالله سرمد</b><br>يبصر الأشياء بعين «ساكن الغاب»                         | 76               |
| 92           | حَمَنَّ يوسف<br>يسافرُ في اقْتباسِ الضَّوْء                                   | استراحة<br>الكتب |
| نوافـد       | <b>رثاء الأمهات للأبناء</b><br>حزنٌ عميق يقطرُ ألمًا في القصائد               | 98               |
|              |                                                                               |                  |

- المواد المنشورة في المجلة تعبر عن آراء كاتبيها ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة.
- ترتيب المواد و الأسماء في المجلة يخضع لاعتبارات فنية. ﴿ لا تقبل المواد المنشورة أو المقدمة لدوريات أخرى.
  - أصول المواد المرسلة للمجلة لا ترد لأصحابها نشرت أو لم تنشر.

رئيس دائرة الثقافة عبدالله بن محمد العويس

> مدير إدارة الشؤون الثقافية محمد إبراهيم القصير

مديرالتحرير محمد عبدالله البريكي

هيئة التحرير عبدالرزاق الربيعي د. حنین عمر عبدالعزيز الهمامى

المتابعة والتنسيق همسة يونس

التصميم والإخراج إيمان محمد المعدي

> التدقيق اللغوي فواز الشعار

التصوير إبراهيم خليل

التوزيع والإعلانات خالد صديق



## افتتح المقرّ الجديد لبيت الشعر في الشارقة

## سلطان القاسمي:

أيّها الشعراء افتخروا بأنفسكم

به مالله الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ الرَّمْنِ

بحمد الله و توفيقه

عُضُوالمَجْلِسِ الأَعْلَىٰ حَاكِم الشَّارِقَة

بافتتاح المقر الجديد لبيت الشعر بالشعارقة

الأربعاء ١٣ ربيع الآخر ١٤٤٦ هـ

الموافق ١٦ أكتوبر ٢٠٢٤ م

خاص - (القرافي ما ترال مكرمات صاحب السمو الشيخ الدكتور السمو الشيخ الدكتور سيطان بن محمد القاسمي، عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، تتوالى في الشأن الثقافي، لتعزز مكانة الشّعراء وتكون مصباحًا ملهمًا ينير دروب القصيدة العربية.

إفقد افتتح سموّه، في صباح يوم الأربعاء 16 أكتوبر 2024 مقرّ بيت الشعر الجديد بالشارقة، ليكون ركنًا أساسيًا من أركان مشروع الشارقة الثقافي، الذي يأتي بدعم سخي ورعاية متكاملة، من صاحب السموّ حاكم الشارقة، ووفق رؤيته الثاقبة، لخدمة الشعر العربي وشعرائه، في كل أنحاء الوطن العربي، حيث تنتشر بيوت الشعر في المدن العربية، على غرار بيت الشعر في الشارقة، وينتظم فيها حراكٌ ثقافي كبير طوال العام.

وقد أزاح سموّه، الستار عن اللوحة التذكارية إيذانا بافتتاح المقر الجديد، وألقى كلمة خاصة، بحضور نخبة من الشّعراء والأدباء والإعلاميين ومحبّي القصيدة، مشيرًا إلى أنه يتابع جميع فعاليات بيت الشعر وأنشطته في الشارقة، وغيرها من المدن العربية لمكانة الشعر وأهميته في حياة الناس.

وتناول سموّه، أصل «الشّعر» في التراث العربي، موضحًا أنه يرجع إلى عهود سابقة، نشأت مع بدايات تجمّع القبائل في مكة المكرمة وحقبة الأنباط الذين استخدموه للتواصل ونشر الأخبار. وتساءل سموّه «ما هو الشعر؟ نقول أحيانًا: ليت شعري من فلان ما أصابه، أي ليت عِلمي، إذن كلمة الشعر معناها العلم، وليس النظم أو غيره، وأصلُ الكلمة هو العِلم».

واستعرض الأسباب التي جعلت الشعر بهذه الطريقة التي هو عليها الآن، متناولًا أصل «العرب»، وتجمّع القبائل حول بئر زمزم، وعملهم في سقاية الماء، وفترة حُكم أبناء «نَبَط»، وهو ابن سيدنا إسماعيل عليه السلام، الذي بقي في مكة المكرمة بعد أن ارتحل والده سيدنا إبراهيم عليه السلام منها.

وسرد سموّه تاريخ الأنباط،الذين رحلوا إلى جنوب فلسطين، ومنها انتشرت تسميتهم بذلك، عندما عرّفوا من يسألهم عن أصلهم بأنهم من سلالة نبط، وتاريخ عدد من الممالك والحروب التي نشأت وفق تسلسل تاريخي في ذلك الوقت، حيث أقام الأنباط دولتهم، بعيدًا من الجزيرة العربية، بعد أن هاجروا إلى الشمال؛ ولاتساع الدولة اختاروا أسلوب الشعر، لإرسال الرسائل التي يريدونها،

بيدالشمر

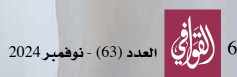
**POETRY HOUSE** 

أكد سموّه أنه يتابع جميع

فعاليات البيوت وأنشطتها في

الشارقة والمدن العربية







من المفارقات التاريخية في تسجيل تلك الأحداث

ولفت سموّه، خلال كلمته، إلى أهمية الشعر في حياة المجتمعات، والإسهام في الكثير من المجالات، كونه إعلامًا يُعبّر عن المجتمع.

الأخرى، إلى مستويات أرقى مع التجويد.

الختيار أفضل القصائد المنشورة فيها كل عام



قافية »، ومما جاء فيه: تناول في كلمته أصل «الشعر» فأنا على شُرْع الصّراحة أرْتَقي في التراث العربي

وقالوا هذا إعلام نبطى، يعنى أخبار النبط مشيرًا سموّه إلى تصحيحه لعدد

وقال: إن الشعر، الذي نحن نظن أنه محصور في الغزل أو المدح أو غير هما من أغراض الشعر اليوم، من المفترض أن يحوى الدنيا كلها، وأن يكون وزارة إعلام، ويشمل كل مناحى الحياة، وليس محصورًا في هفوات أو زلّات ومكاس؟، دعونا من هذه اللحظة أن نعطى هذا الاسم «الشُّعْر» مكانته، ونقول إنّ الشُّعْر سيكون وسيلة للرسائل، إن كانت في الحماسة أو غيرها، أي هو إعلام، ولذلك يا أهل الشُّعْر افتخروا بأنفسكم».

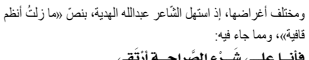
وأكد سموّه، في ختام كلمته، أن افتتاح المقرّ الجديد لبيت الشعر، يُمثل بداية مرحلة جديدة، تستمرُّ فيها جهود تفعيل الشعر، وكل المناحى الأدبية

وأثنى على جهود القائمين على مسابقة مجلة «القوافي» الثقافية،

### الشُّعْر على منبره الجديد:

كما ارتقى المنصة ثلاثة شعراء إماراتيين، صدحوا في فضاء مسرح البيت الواسع، بقصائد احتفت في هذه المناسبة بجماليات القصيدة العربية

8 (ق) - نوفمبر 2024



جَـلاً يُعـزِّزُ بِالثَّـاتِ ثُوانيا وأنا بغير ضياء شارقة العُلا

ما عُشْتُ في ظلِّ السِّرور ثوانيا

فَيظِلُّ سُلْطانِ الثِّقافَة قَدْوَتي

أجدُ الذي فعُلا يُنيرُ حَياتيا كما قدمت الشاعرة شيخة المطيري، قصيدة «الشّاعر»، عبّرت فيها عن دواخل أرواح الشّعراء، ورؤاهم العميقة التي تسبر أغوار الحياة والمشاعر، وقالت:

يُهاجِـرُ مـنْ أَرْضِ إلى شـبُه غَيْمَة

وتَحْملُهُ قَبْلُ الرُّجِوعِ ظباؤهُ على مَهَل الأيّام تُمْضي حَياتُنا

وتُجْرِي بِـه ريحٌ فَيْعُلُـو نـداؤهُ وَحيدًا سَيمُضي دونَ أيِّ قَوافَـلَ

ويَتْبَعُـهُ في السّائرينَ رشاؤهُ

وفي ختام القراءات، ألقى الشاعر على الشعالي، قصيدة «عَلْياء»، كانت ذات لمحات رقيقة ولغة مغزولة بالعواطف، وممّا جاء فيها:

هَــذي الجنــانُ مَراتعــي ومَرابعــي شَـوْقًا أَظَـلُّ أَصونُها وأَجويُها أَفْنَانُها، لله دُرِّ سَوادها مَجْدولــة، والطّـولُ لَيْـسَ يَعيبُهـا والماءُ يُجْرِي دونُنا، وحيالُنا

تَدْنُو القُطُوفُ، وآنَ لَى تَشْدِينُها



ماديًا ومعنويًا. كما يهتم بالنقد الأدبي والحفاظ على الموروث، وإعلاء قيم النواصل الإنساني بين الشعراء والأدباء في العالم العربي. ويضيء بيت الشعر أيضًا على التجارب المهمة من الشعراء الرياديين أو من الشباب، ويقدم رعاية أدبية للمواهب الشعرية الشابة، عبر برامج التدريب العلمي؛ واستطاع بذلك أن يكون وجهة استثنائية ومحطة فارقة في المشهد الإبداعي، تخدم الشُّعر على أكثر من صعيد، وتفتح آفاقًا لاستمرار الحركية الشعرية العربية، سواء عبر «مهرجان الشارقة للشعر العربي»، وهو الموعد السنوى الذي يقام في مطلع كل عام، ويستضيف مجموعة من الأسماء الشعرية والنقدية العربية اللامعة، أو عبر «منتدى الثلاثاء» الذي يقيم أمسيات دورية يفتح بها أفاقًا واسعة للتعرف إلى مختلف التجارب والمواهب الشعرية المميزة، وتحتشد فيها جماهير غفيرة من محبّى القصيدة . إلى جانب الندوات الفكرية، والجوائز الثقافية والورش المتخصصة لتطوير المواهب الجديدة. فضلًا عن طباعة الدواوين والكتب النقدية. وكل ما يتميز به بيت الشعر من برامج مبتكرة تخدم الحركة الثقافية التي جعلته يتوّج بكثير من الجوائز التقديرية والتكريم

أكد أن افتتاح المقرّ الجديد

يُمثل بداية مرحلة جديدة

بيت الشّعر

بقلب الشارقة، إذ يحوى مرافق وقاعات متعدّدة، منها مكتبة كبيرة،

وقاعة تدريب، ومسرحان مجهّزان الستيعاب جماهير بيت الشعر، الذين

يحضرون أمسياته بشكل دائم، ومن المنتظر أن يكون هذا المقرّ ملتقيّ

متميزًا للشُّعراء من داخل الإمارات وخارجها؛ إذ تقوم رسالة بيت الشعر

في الشارقة على الالتزام بدعم المسيرة الثقافية والشعرية، لمحبّى الشعر

العربي، عبر الاهتمام بالطاقات الإبداعية الشابة، بهدف تحقيق التنمية

ويعمل بيت الشعر منذ إنشائه في 4 نوفمبر 1997، على إثراء المشهد

الشعري العربي، وتأصيل وتوثيق دور الشعر والشعراء في الحركة الثقافية

والمجتمع، وإيصال صوت الشعر الى قطاعات المجتمع كافة. كما يتفاعل

مع الحياة الشعرية وطنيًا وعربيًا وإنسانيًا، ويدعم الشعراء ويشجعهم

ويتربّع بيت الشعر الجديد، على مساحة واسعة في المنطقة التراثية

كما يصدر بيت الشّعر مجلة «القوافي»، التي صدر عددها الأول في يناير 2019 بتوجيهات صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، الذي تكرّم بتخصيص جائزة قيمة باسمها، تقدم كل عام لاثني عشر شاعرًا، ممن نشروا قصائدهم في صفحاتها



# خَليليَّ من عُليا

أُلا فَاحْمِلاني بِارَكَ اللَّهُ فيكُما إلى حاضر الرَّوْحاء ثُمَّ ذَراني على جُسْرَةِ الأصلاب ناجية السُّرى تُقطِّعُ عَرْضَ البيدِ بالوَخَدانِ إذا جُبْنَ مَوْماةً عَرَضْنَ لَمِثْلها جَنادبُها صَرْعي من الوَخَدان ولا تُعْذلاني في الغُواني فَإِنَّني أرى في الغُواني غَيْرَما تَريان أَلْمًا على عَفْراءَ إِنَّكُما غَداً بشُحْط النَّوى والبَيْن مُعْترفان فَيــا واشــيَيْ عَفْــرا دَعانــي ونَظْرةً تَقَرُّبِهِا عَيْنَايُ ثُمَّ دُعانِي أُغَرُّكما لا باركَ الله فيكُما قميـ صُ وبُردا يَمْنـة زَهـوان

خَليليَّ من عُلْيا هِلالِ بنِ عامرِ بِصَنْعاءَ عُوجِا الْيَوْمَ وانْتَظِراني بِصَنْعاءَ عُوجِا الْيَوْمَ وانْتَظِراني أَخُوكُما قَلْمُ تَخْلِفا بِاللّهِ أَنْ يَا خُوكُما قَلْمُ تَخْلِفا بِاللّهِ أَنْ قَدْ عَرَفْتُما وَلَمْ تَخْلِفا بِاللّهِ أَنْ قَدْ عَرَفْتُما وَلَمْ تَخْلِفا بِاللّهِ أَنْ قَدْ عَرَفْتُما وَلَمْ تَخْلِفا بِاللّهِ أَنْ قَدْ عَرَفْتُما بِدَي الشَّيحِ رَبْعا ثُمَ لا تَقِفانِ بِدي الشَّيحِ رَبْعا ثُمَ لا تَقِفانِ ولا تَزْهدا في الذُّخْرِ عِنْدي وأَجْمِلا فَإِنَّكُما بِيْ اليومَ مُبْتَلِيانِ فَإِنَّكُما بِيْ اليومَ مُبْتَلِيانِ فَإِنَّكُما أَنْ لَيْسس بِالْمَرْخِ كُلِّهِ الْيَوْمَ مُبْتَلِيانِ أَنْ لَيْسس بِالْمَرْخِ كُلِّهِ فَذَراني أَنْ لَيْسس بِالْمَرْخِ كُلِّهِ فَذَراني أَنْ يَعْمُ أَنْ لَيْسس بِالْمَرْخِ كُلِّهِ اللّهُ فَذَراني أَنْ يَعْمُ أَنْ لَيْس بِالْمَرْخِ كُلّهِ اللّهُ فَذَراني أَنْ لَيْس اللّهُ فَذَراني بِعَيْ نَيْسِنِ إِنْساناهما غَرِقانِ بِعَيْنَيْنِ إِنْساناهما غَرِقانِ وَعَيْنِيايَ مَا أَوْفِيتُ نَشْزاً فَتَنْظُرا

بمَأْقَيْهما إلا هما تكفان



العصر الأموي

اشتمل على متطلّبات بناء القصّة ومكوّناتها..

# الشِّـعْرِ القَصصي

إبداعات الشُّعراء في سَرْد الحكايات



من الثابت المؤكّد أنّ الشِّعرَ ديوانُ العرب وفنهم الأقدم والأكثر عراقة وتجددًا، لكنّ للقصة وجودًا مهمًّا في حياة المجتمع العربي بحواضره وبواديه، وقد وصلتنا تلك

القصص بالرواية الشفوية، لشهرتها وتأثيرها في شكل حكايات شائقة يمترج فيها الواقع بالخيال؛ غير أنّ الشعراء منذ أقدم العصور حتى يومنا هذا، لم يهملوا القصة في أشعارهم، إذ جعلوا القصيدة إطارًا لسرد القصة، واستطاعوا الجمع بين العناصر المكوّنة للقصة، والمعايير الفنيّة للشِّعر؛ فكان ما يعرف بالشِّعر القصصعي، حيث ترسسخ ضمن الأغراض التي تناولتها القصيدة. وفي هذا المقام سنلقي حزمة ضوع على هذه الظاهرة الأدبية في شِعرِنا العربيّ.



### يحوّل امرؤ القيس المغامرة قصةً يضمّنها في شِعره

لقد أطّر النقاد عناصر القصة في مكونات أساسية لا تكتمل إلّا بها، وأهمّها الزمان والمكان والحدث والحبكة (العقدة) والنهاية، حيث يصلنا المَغزى والمقصد، عبر القصة وقد ضمّن الشعراء في قصائدهم تلك القصص بعناصرها الفنيّة كافة، بالكلمات، وهذا يقودنا للقول إنّ الشعرَ خاصة والكتابة عامة هما رسمٌ بالكلمات، فأوضحوا زمان الأحداث ومكانها وتتابعَ سيرِ ها حتى تتأزَّم وتصل إلى ذروتها. ثم يمشون بالقصة إلى النهاية، التي عبرها يوصلون رسالتهم الشخصية والأدبية والأخلاقية والاجتماعية، بحسب ما يبتغون.





### واحدةً من أشهر قصص الكرم أرّخها الحُطيئة

نبدأ ذلك بحكاية الشاعر الجاهليّ امريّ القيس؛ حندج بن حجر الكندي، المتوفِّي سنة 544 م، حيث قص ما جرى له يوم دارة جلجل، واحدةً من قصص مغامرات فروسيته ولهوه، فبدأ بذكر اليوم، والمكان والحدث، وكرَمه المبالغ فيه بذبح راحلته للفتيات، كي يطعمهنّ من لحمِها الطريّ اللذيذ، إكرامًا لواحدة منهنّ، كان يحبّها. ثم أكّد في نهاية القصة أنّه لن يسلوَ محبّتها رغم كثرة التقلّبات وفطرة النسيان لدى البشر، فيحوّل المغامرة قصةً يضمّنها في شِعره ليؤكّد لنا شغفَه بتلك الحادثة وشبيهاتِها في مرحلةٍ ما من شبابه اللَّاهي؛ يقول امرؤ القيس في معلَّقته الشهيرة:

أَلا رُبِّ يَـوْم لَـكَ منْهُـنّ صالح ولا سيَّما يَـوْمُ بـدارة جُلجُل ويَـوْمَ عَقَـرْتُ للْعَـداري مَطيّـتي فيا عَجَبًا مِنْ كورها المُتَحَمَّل فُظُلُ العَداري يَرْتَمينَ بِلُحْمها

وشُحْمُ كَهُـدّابِ الدِّمَقْسِ المُ فَتَـل تُسَلِّتُ عَماياتُ الرِّجِالِ عُن الصِّبا

وليسس فؤادي عسن هواك بمنسل

وطيسُها، حملت لنا الأخبار قصة الشاعر والفارس أبي مِحْجَن، مالك بن حبيب بن عمر الثَّقفي، المتوفِّي سنة 16 هجرية، وما دار بينه وبين الخليفة عمر بن الخطاب، رضى الله عنه، حيث أمرَ الفاروقُ قائدَ معركة القادسية سعدًا بن أبي وقاص، بحبس الشاعر، لأنه كان يعاقر الخمرة، وكيف أحسّ أبو محجن بالحزن وفداحة الذُّنْبِ، وعاهدَ ربِّه ونفسه على ترك تلك العادةِ السيّئة المحرّمة. وشكا حالَه الحبيسة وتوبته، بهدفِ خروجه من القيود والمشاركة في غمار المعركة وشرفِ الجهاد، بعد أن اشتد القتال حتى

كُف ي حَزَنًا أَنْ تَطْعَنَ الحَيْلُ بِالقَالَ

إذا قَمْتُ عَنَّاني الحَديدُ وأُغْلَقَتُ

ولله عَهْدُ لا أُخيسُ بعَهْده

لَئِّنُ فُرِّجَّتُ أَلَا أَزُورَ الْحَوانيا

ومن قصص الكرم عند العرب، نجدُ الكثيرَ من حكايات الجود والسخاء، حيث يفاخر العربي قديمًا وحديثًا بهذه الصفة المحمودة؛ ونختار من ذاك الكثير، واحدةً من أشهر قصص الكرم التي أرّخها الشاعر الحُطيئة، جرول بن أوس العبسيّ، المتوفّى سنة 53 هجرية، إذ يوضّح أن أفضل

ومن قصص البطولة، والرغبة في خوض غمار المعركة، حين حمي التحمتِ الخيولُ والفرسان من الطرفين، فنالَ ما أرادَ، وصوّر لنا تلك القصَّةَ، مغامرةً نبيلةً تناقلها الرّواةُ عبر العصور؛ يقول أبو مِحْجَن:

وأتُسرَكُ مَشْدودًا عَلَى وَثاقيا مَصارعُ مُنْ حَوْلي تَصُمُّ المُناديا

هَـلَمُ سلاحي، لا أبالَـكُ، إنّنـى

أرى الحَـرْبَ لا تَـزْدادُ إلا تَماديـا

الكرّم ما كان مع العسرة وفقر الحال، وذلك الصراع النفسي بين بَياض



ولَمْ يَغْرِمُ وا غَـرُمًا وقُدْ غَنـموا غَنْمـا وبالانتقال للعصور المتقدمة، تستمر معالجة الحدث القصصى بالقصيدة التي يجعلها الشاعر شاملةً للعناصر المكوّنة للقصة، ببراعة السبكِ وتوالى الأحداث والنهاية الهادفة التي يريد إيصالها للجمهور. وقد توسّعت دائرة الموضوعات في الشعر الحديث والمعاصر، لينتقل الشاعر من الموضوعاتِ الذاتية الشخصية، إلى الهموم الاجتماعية وإبراز بعض القضايا التي يرى فيها نفسه مسؤولًا عبر الكلمة، فيبرز الظواهر الخفية، وينور الأذهان بأفكار الوعى الهادف إلى التغيير الإيجابي؛ ومن ذلك نختار قصة الرّيال المزيّف، التي حدثت خلال الحرب العالمية الأولى، وما أصاب السكانَ من ضيق وفقر وتشتّت، واستغلال ذلك من تجّار الحروب وأصحاب النفوس الضعيفة، حيث يصوّرُ لنا الشاعر الأخطل الصغير، بشارة الخورى

يجعل الشاعر القصيدة شاملة

للعناصرالمكونة للقصة

خطر، يثبت أهمية قِرى الضيف:

الحطيئةُ لنا القصةَ قائلًا:

رأى شُبِحًا وسُطُ الظّلام فراعَــهُ

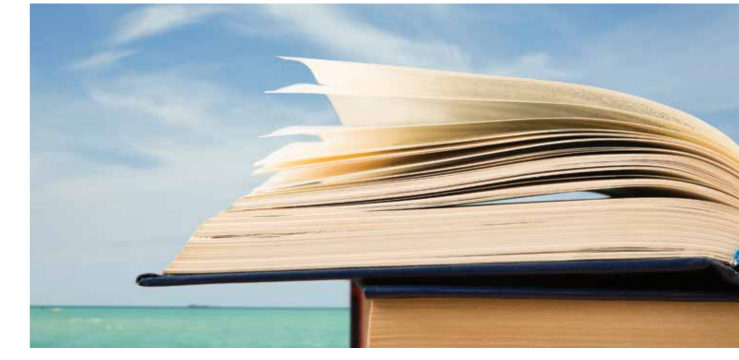
وقالُ ابْنُــهُ لَمَــا رآهُ بِحَيْــرَة؛

ولا تَعْتَذرْ بِالعُدْمِ عَلَ الَّذي طُرا

فَنَيْنًا هُمًا عَنَّتْ على النُّعنْد عانَـةٌ

فَأَمْهَلُها حَـتّى تَـرَوّتْ عطاشُها

فَياتُوا كَرَامُا قُدُ قَصْوُا حَقَّ ضَيْفِهِمْ





## أبوريشة يروي قصةً حدثتُ معه في الطائرة بقصيدة جميلة

(1885 – 1965 م) تلك الظاهرة عبر أم أخذتِ الحربُ زوجَها لجبهات القتال، وبقيت فقيرةً قليلة الحيلة، مع ابنةِ مريضة تريد الغذاء والدواء، ومراودتها عن نفسها من أحد الأثرياء المستغلين، بعد أن طلبتِ العونَ من ميسوري الحال، فمنعوها، إلى الصراع النفسي بين ترك الطفلة للموت، وإنقاذ حياتها بمبلغ يطعمها ويعالج مرضَها؛ يقول الأخطل الصغير على



لسان بطلة القصة:

زَوْجِي يُحارِبُ في التُّخوم وطفْلَــتي فَوْقَ الْفراش تَزيدُ في إِرْهاقي وطُرَقْتُ أَبْسِوابَ الكرام فَأَوْصَدوا أَبْوابَههم فَرجَعْتُ بِالإِخْفاق رَيّاهُ حِلْمَ كَ! فالمَصائبُ جَمَّةٌ

#### وأنا بواحدة يضيق نطاقي

وتحصلُ المرأة على النقود في يدها، وتكتشفُ في السوق أنها مزيّفة لم يقبلها الباعة، متّهمينَ إياها بالسرقةِ والتزوير، فتعود إلى طفلتها بالخزي والخديعة، ويختمُ الشاعر قصتَه القصيدةَ بالتنفيرَ من الحرب، وآثارها المدمّرة للبناء والأخلاق والنفوس:

#### نَقَفُ الرِّيالُ بإصْبَعَيْه وجَسِّهُ

وانْهالُ بالإرْعاد والإبراق؛ لا! فالربالُ مُزيَّفٌ، أَمُزيَّفٌ؟ صاحَتْ وَقدْ سَفَطَتْ مِنَ الإرهاق

#### سَـقَطَتْ على قَدَم الشَّـقا فَبَكَتْ لَها

### عَيْنُ العُلا ومكارمُ الأخلاق

وهذا الشاعر عمر أبو ريشة (1910 – 1990 م) يروي لنا قصةً حدثت معه في الطائرة، حين سأل إحدى الفتيات الإسبانيات عن أصولِها، فأجابته بمحاضرة تاريخية عن العرب المسلمين ودورهم في ازدهار الأندلس، وكيف تفاخرتِ الفتاةُ بذلك الانتماء؛ فكان جوابُها وحديثُها بَردًا وسلامًا على قلب الشاعر، انتهى بمشاعر الزهوّ والفخر بالقوم الذين تركوا في سجل المجد سطورًا لا تزول، وأفعالًا بقيتْ شاهدةً على طيب صنيعهم وحُسن فعالهم؛ وهنا يلخّص أبو ريشة تلك القصة على طريقته الشائقة:

#### وتَجاذَبْنا الأحاديثُ فَما

انْخَفَضَتْ حسَّا ولا سَفَّتْ خَمالا قُلْتُ: يا حَسْناءُ مَنْ أنت؟ ومن

أَيُّ دَوْحَ أَفْرَعَ الغُصْنُ وطالا؟ فأجابَتْ: أنا منْ أنْدُلَس جَنَّة الدُّنْياسُه ولا وجبالا

وجُـدودي أَلْمَـحُ الدَّهْـرَ علـي ذكرهم يُطْوي جَناحَيْه جلالا

بُورِكَتُ صَحْراؤُهِم كَمْ زَحْرَتُ

بالمُروءات رياحاً ورمالا الصِّيدُ قَوْمي فانْتَسبُ

### إِنْ تَجِـدُ أَكْـرَمَ مِـنْ قَوْمِـي رجالا

وقد لا تكون كلُّ الحكايات جديَّة، بل يخالطها شيء من السخرية المُرّة، حين يريد الشاعر توثيق لحظاتِ طريفةً، يجعل منها شاخصةً تلفت الانتباه إلى واقع الحال، عن طريق الوصف الدقيق الساخر المبالغ فيه، لأن ذلك بعطى للحكاية تشويقًا وقبولًا لدى الجمهور المتلقّى، وخير مَن نهج ذلك

### البَرَدُّوني حكى لنا قصةً اللصّ الطامع بالغنائم

النهج الشاعرُ عبدالله البَرَدُّوني (1929 - 1999)، حيث لعبت الأوضاع الذاتية والموضوعية في حياة الشاعر دورًا واضحًا في وسم شِعرهِ بالنقمةِ والسخرية، لأن الواقع كان أكبر من أن تغيّره قصيدة؛ فحكى لنا قصة اللصّ الطامع بالغنائم، حين تسلّق جدر ان بيت الشاعر ليلًا، والصمتُ يلفّ الجدر إنّ الطينية والحجارة الناتئة، ويسخرُ الشاعر من جهل اللصّ وسوء اختيارهِ لهدف لا قيمة له، فيبدأ القصة شاكرًا ساخرًا:

شُكْرًا، دَخَلْتَ بلا إثارَةُ وبلا طُفور أو غَرارَةُ

لُـمُ تسلب الطيـنَ السكوتَ

ولُـمُ تَـرُعُ نَـوْمَ الحجارَةُ أَرَأَيْتَ هـذا البَيْتَ قَـزُمًا

لا نُكُلفُكُ المهارَةُ؟ فَأتَيْتَهُ تَرَجو الغنائم

### وهْو أعرى منْ مَعارةُ

ثم يتابع الشاعرُ سيرَ الحدث القصصى مذكّرًا اللصَّ بخيبته الكبيرة، مصورًا مقتنيات الشاعر التي تثير الشفقة. ويُنهى قصته مخاطبًا اللص شاكرًا إيّاه من جديد بسخرية وسؤال، عمّا إذا كان سيكرّر الزيارة ثانية، أم سيختار بيتًا آخر غير بيته الذي لا غَنيمةَ للصوص فيه،؛ يقول البَرَدُوني: ماذا وجَدْتَ سوى الفَراغ وهـرَّةٌ تَشْتَـمُ فـارَةٌ؟

ولُهاثَ صُعْلُوكَ الحُروفَ يَصوغُ مِن دَمِه العِبِارَةُ شُكرًا، أَتنوى أن تُشَرِّفُنا بتَكْرار الزِّيارَةُ وغير بعيد عن تلك القصص الشعرية، جاءت مطوَّلات شعرية تعالج حدثًا قصصيًا كما هو في قصة «الأرملة الفقيرة»، عند معروف الرّصافي، و «قصر الحَمراء»، عند نزار قباني و «البنتُ الصّرْخة»، عند محمود

ننتهى إلى قناعة تقول بوفاء الشعراء لمتطلبات بناء القصة ومكوناتها، مع حرصهم على روعةِ الأسلوب ورصانة الجملة الشعرية، وجاذبية الحوار وتألُّق الصورة البيانية وانسيابية القوافي، وغير ذلك من المعايير التي تبقى القصيدة تألَّقها الفنيّ و هُويَّتها الشعرية، ما يدلّ على تمكّن وامتلاك لزمام المبادرةِ في أيِّ من الموضوعات التي يتناولونها، لتؤكِّد القصيدةُ أنها لسانُ الحال، والوعاءُ الذي يتسعُ لكل القضايا الفردية والجماعية، وأن الشُّعرَ ديوانُ العرب القديم المتجدِّد الذي كان ومازال وسيبقى فنَّهُمُ الأدبيُّ ـ

درويش، وغيرهم الكثير.

الأقر بَ للنفوس.

العدد (63) - نوفمبر 2024





### مجنون ليلي خُطَّ رسائل تركت لونًا لا يمحى

تركت لونًا لا يمحى في صفحات ديوانه، فيقول في إحداها:

فَمَـنْ مُبْلِغٌ عَنَّـي الحَبِيبَ رسالَةً بِأَنَّ فُوادي دائمُ الخَفَقان

وأُنِّيَ مَمْنِوعٌ مِنَ النَّـوم مُدْنَـفٌ

وعَيْنَايَ مِن وَجْدِ الأسي تَكفان

الرسالة قصيرة، كما يليق بمن أفقده الحب عقله، ولكن البيتين يحملان كثيرًا من مشاعر الحب والقلق، فقلبه لا يكفّ عن الخفقان من ذكر ليلي. كما أن شاهده على ذلك نوم لا يجد إلى عينيه سبيلًا، ودمع لا يفارق جفنيه ومن رسالة أخرى يحملها شاعرنا إلى الطير، لعلها تبلغها إلى لَيْلى:

أَلا أَيُّها الطَّيْـرُ المُحَلِّـقُ غاديًـا

تُحَمَّلُ سلامي لا تَذَرْني مُناديا تَحَمَّـلُ هَـداكَ اللَّـهُ منِّـي رسـالَةً

إلَّى بَلَّد إنْ كُنْتَ بِالْأَرْضِ هاديا

### إلى قَفْرَة من نَحْو لَيْلى مَضَلَّة بها القَلْبُ مُنْي موشَقٌ وفُؤاديا وإذا ما انتقلنا إلى شاعر بغداد العاشق، وفتاها المترف، العبّاسُ بن

الأحنف، فسنجد أن فن الرسائل الشعرية يتطور على يديه ويكاد يكتمل؛ فها هو ذا يرسل إلى محبوبته التي خلِّدها في التاريخ باسم ﴿فُوْ ﴾ قائلًا:

كَتَـبَ المُحبُّ إلـي الحَبيب رسالَةُ

والعَيْنَ مُنْـهُ ما تَجِفٌ منَ البُكا والجسْمُ منْـهُ قَـدْ أَضَرَّ بِـه البلي

والقَلْبُ منكُ ما يُطاوعُ مَنْ نَهي

في هذين البيتين يفتتح رسالته ويصفُ حاله، لحظة كتابة الرسالة، فهو دائم البكاء هزيل الجسم، كما يليق بمحبّ مهجور، ولكن قلبه لا يزال على عهده ولا يصغى إلى أقوال من ينهاه:

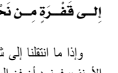
هــذا كِتــابٌ نَحْــوَكُم أَرْسَلْـتُهُ

يَبْكي السَّميعُ لَـهُ ويَبْكي مَـنْ قَرا فيه العَجائبُ من مُحبً صادق

أَطْفَاهُ حُلِبًك يا حَبِيبَةُ فانْطَفا

إنه على ثقة بأثر رسالته في كل من يستمع إليها أو يطالعها؛ فهي رسالة حزينة تستدر الدموع.

إن جميل بثينة، وعروة بن حزام، والمرقّش، لم يبلغوا ما بلغه الشاعر من حبّ، ولذا فإنه يستشرف مصيرًا كمصير من قتله الحبّ منهم، إلّا إذا





العدد (63) - نوفمبر 2024

رُدِّي جَـوابَ رِسالَتِي واِستَيقِني أَنَّ الْرِّسِالَّةَ مِنْكُمُ عِنْدِي شِفا

أرسلت محبوبته ردًا لرسالته لأنها - بلا شك - ستكون سببًا لشفائه مما به:

طورالعباس بن الأحنف

الرسائل الشعرية واهتم بها

منِّي السَّلامُ علَيْكُمُ يا مُنْيَتِي

عَدَدَ النَّحِومِ وكُلِّ طَيْرِ فِي السَّما

وبالطبع لا يمكن أن ننسى للعبّاس بن الأحنف تلك الرسّالة - القصيدة، التي دارت في كتب المختارات منذ خطها شاعرها إلى اليوم:

أزينن نساء العالمين أجيبي

دُعاءَ مَشوق بالعراق غَريب

كَتَبْتُ كِتابِي مَا أُقيمُ خُروفَــهُ لشدَّة إعْسوالي وطسول نَحيبي

أُخُطُّ وأُمْحِو ما خَطُطْتُ بِعَبْرَة

تَسُـحُ عَلَـى الْقرْطاس سَـحُ غُروب وأَنْت مِـنَ الدُّنْيـا نَصيبي فَـانْ أَمُتْ ۖ

فَلَيْتَكُ من حور الجنان نصيبي

والأبيات لا تحتاج إلى شرح نخدش به مرآة جمالها التي ظلت ساطعة على مدار عمر شعرنا العربي.

ويغار ابن المعتزّ على محبوبته غيرة قد لا نجد مثلها بين شعر ائنا، فهو يغار من قلبه الذي يرى تلك المحبوبة حتى إذا نأت في حين لا تراها عين الشاعر، ومن طيفه، ومن المطر الذي يجود أرضها؛ ويغار حتى من رسائله، وممّن يحملها إليها، فيقول:

أُغارُ عَلَيْكَ مِنْ قُلْسِي إذا مِا

رآك وقد نأيت وما أراك

وطَيْضي حينَ نمْتُ فَبَاتَ لَيْلًا

يُسيرُ ولُـمُ أسـرُ حَتَّى أتـاك

وغَيْثًا جِادَ رَبْعًا منْكَ قَفْرًا

أَلَيْسَ كُما بَكَيْتُك قَد بَكاك

ومـنْ عَيْـن الرَّسـولِ ومِـنْ كِتـاب

إِذا مَا فُنُشَّ مَسَّتُهُ يَداك ولعل تلك المبالغات هي سرّ جمال الأبيات، فالشعر يستسيغ ذلك، خاصة من شاعر محبّ مثل ابن المعتزّ.

أما الشريف الرضى الذي خطّ أعذب شعر الغزل في حجازياته الشهيرة، فله رسائل صارت ذائعة في أدبنا العربي، وخاصة تلك التي





### ابن زيدون وولادة يتبادلان تلك الرسائل

وردت في «كافيّته» الخالدة التي سارت على ألسنة محبّى الشعر، ومطلعها:

ليَهْنَـكَ اليَــُوْمَ أَنَّ القَلْبَ مَرْعـاك

الماءُ عنْدَك مَبْدُولٌ لشاربه

يا ظُبْيَةُ البان تَرْعى في خُمائله

ولَيْسَ يَرْوَيَكُ إلا مَدْمَعي الباكي

أَنْت النَّعِـيمُ لقَــلْبِي والعَـــذَابُ لَهُــ

فَما أُمَرُك في قُلْبِي وأَحْلاك عنْدي رَسائلُ شَـوْق لَسْـتُ أَذْكُرُها

لَوْلا الرَّقيبُ لَقَدْ بَلَّغتُها فاك

وحين ننتقل إلى الأندلس، حيث يكتسى الشعر العربي برداء جديد، نجد ابن زيدون، وولّادة، يتبادلان تلك الرسائل العاطرة بالحب، فترسل إليه قائلة

ىعد لقاء تعاتبا فيه·

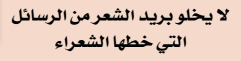
ألا هَـلُ لَنـا مِنْ بَعـدِ هذا البَّفَـرُقِ سبيلٌ فَيَشَكُّ وكُلُّ صَبُّ بِما لَقي وقد كُنْتُ أَوْقَاتَ التِّزاوُر في الشِّتا أَبِيتُ على جَمْرِ منَ الشَّوْقِ مُحْرِق فَكيفَ وقدْ أُمْسيَتُ في حال قَطْعه

لَقَدْ عَجَّلُ المَقْدورُ ما كُنتُ أتَّقي

والرسالة هنا تفصح بشعرها العذب، عن مساحة حرية الإبداع التي سادت الشعر الأندلسي ومشاركة المرأة في الأدب. كما تفصح عن تطور هذه الرسائل، حتى صارت متبادلة بين الشاعرين؛ ولا بدّ أن ابن زيدون تلقّى هذا البريد، بما يليق بفتى قرطبة وشاعرها العاشق، لذا نجده يرد

لَحى اللهُ يَومًا لَسْتُ فيه بمُلْتَقى مُحيَّاك منْ أَجْل النَّوى المُتَفَرِّق وكَيـفَ يَطيـبُ العَيشُ دونَ مُسَـرَّة وأيُّ سُرور للكئيب المُورَّق

وهذا البهاء زهير، برقّته المعهودة التي ضمنت له مكانًا رحبًا في ديوان شعرنا الغزلي، يضيق بكثرة رسائل العتاب التي ترددت بينه وبين من يهوى، بلا أمل في اللقاء، رغم قرب الحبيبن، فيقول:



لَعَلَّكَ تُصْغِي ساعَةً وأقولُ لَقَـدْ غـابَ واش بَيْنَنا وعَـدُولُ

تَعالَ فَما بَيْني وبَيْنكُ ثالثُ فَيَـــذْكُرُ كُلُّ شَجْوَهُ ويَقولُ

وحَقُّكُمُ لَمْ يَبِقَ فيَّ بَقيَّـةٌ

فَكَيْـفَ حَديثـي والغَـرامُ طَويـلُ

ولا يخلو بريد الشعر من تلك الرسائل التي خطّها الشعراء، فنجد في العصر الحديث جميل صدقى الزهاوي، يرسل تلك الرسالة التي يؤكد بها أن ديوان الشعر في عصره، ما زال قادرًا على أن يفسح بين أوراقه مكانًا لأشواق المحبين ورسائلهم فيقول:

لَقَدْ طالَ يا لَيْلي إلَيْك نُزوعي فأَرْسَلْت عَنْ بُعْد إلْيكِ دُموعي

ثقى بدُموعى فى كتابى فإنّنى بِنَفْسِيَ قَدْ أَوْدَعْتُهُنَّ وُلوعي

رسائل مُشْتاق إلى مَسْنْ أُحَبَّـهُ

تُخَبِّرُ عَنْ وَجُد به ونَزوع ويصف زكى مبارك، رسائل المحبوبة وخطِّها الجَّميل في لفتة فاتتَ كثيرًا من شعر ائنا المحبّين، فيقول:

رَسائلُ.. ما هَدي الرَّسائلُ؟ إنّني

أصافحُها حينًا وحينًا أُقبِّلُ

حُـروفٌ كأنْفاس الرَّبيـع سَـواحِرٌ فَواتَـنُ تُـسْبِي بِالْعَبِيـرِ وتُخْبَـلُ

حَدائِقُ مِنْ نور الجَمال ونفْحَةٌ منَ اللُّؤلُـوَ المَنْشورِ للصَّبِّ تُبْذَلُ

وكأنّنا بالشاعر وقد تخيّل الرسائل بعدما تجسدت في شخص مرسلها، فهو يصافحها ويقبِّلها؛ والبيت الأول فيه تساؤل يحمل من تعجب الشاعر الكثير، ولذا يصف حروف تلك الرسائل وكأنّها أنفاس الربيع أو حدائق من نور الجمال أو الله منثورة.

تلك هي الرسائل التي تضمّخ بها بريد شعرنا العربي عطرًا، ودارت بين الشاعر ومن يهوى، فكانت قصائد عذبةً ورسائلَ لا تُمحى أبجديتها، لأنها كتبت بأحرف الشوق ومداد الدموع، فكان لها الخلود في ديوان شعرنا العربي، وخاصة أنها منحت لهذا الشعر بُعدًا جديدًا بغير طرائقه المعهودة وأغراضه الضيقة







## بعيدون جدًا



جاسر البزور الأردن

على أيِّ باب أوْقَفَتْكَ النَّوازلُ وفيكَ لِـزَمِّ الصَّبْـرِ أُمُّ تُحـاولُ لِأَنَّكَ بُسْتَانٌ مِنَ الطِّيبِ مُثْمِرٌ وكفُّكَ شلاّلٌ وحَبْلُكَ واصلُ أصابَتْكَ عَيْنُ «لـم تُصلِّ» بِسَـهمها فُحشِّتكَ من تَحت الخُطوط المَناجلُ يَمُـرُ عَليكَ الشَّامتونَ وإنَّهم يَـودّونَ لَـو تَقْضِي بمـا أنـتَ فاعِلُ وكُنتَ لَهُم من قَبْلُ أَهْلًا ومَنزلًا وكم فُتِحَتْ للعابرينَ مَنازلُ وكُنتَ لَهُم ستْرًا فَصاروا مَعاولاً وتُجهَــدُ في هَــدُم البُيــوتِ المَعاولُ بَعيدونَ جدًّا من تَعوَّدْتَ قُريَهُم على صَفْحَة الموتى وإنَّكَ غافِلُ أَفِقُ بِهِ ابْنَ هذا الشِّعْرِكَمْ أَنتَ رائعٌ وأنتَ على مَوْج الحَياةِ تُقاتِلُ أمامَكَ أيّامٌ تَعوَّدتَ غَدْرَها وحَولَكَ مِنْ جُنْدِ الهُمِومِ فَصائلُ وخَلْفَكَ أَعْوامٌ أَدارَتْ ظُهورَها وفَوْقَـكَ خَوْفٌ أسودُ الوَجْـه قاتلُ كأنَّكَ من عَصْرالأساطير فارسٌ تُحاصرُهُ تَحْتَ السُّعِوفِ الجَحافلُ سَـيُخرجُكَ المَعْني الجَلِيُّ مُناضلاً

### الحياة

وأنْ ألْتَقيها في الوُجوه الكَثيرَة بأنفاسه يعتد لا بالعشيرة سوى مُبْصر نَأْيًا بِعَيْنِ الْبَصيرَةِ ولَنْ أَشْـتَري مِنْ خَطُوها لِلْمَسيرَةِ أعير انتباها للأمور الصغيرة تَخَيُّريَ الأشياءَ مِنْ غَيْر حَيْرَةٍ غَمامٌ تربِّي في ضَمير البُحيرةِ حَنينَ أجير لالْتِحافِ الحَريرَةِ أنامُ لِأنِّي مُتْعَبِّ مِنْ ظَهيرَتي ضَفيرَتَها إلَّا كَمِثْلِ الضَّفيرَةِ سِوى رَشْفَةٍ حَمْراءَ من شاي دِيرَتي جَناحَيْه في الأغْصان دونَ الهَجيرة ويَنْظُرُ للدُّنْيا بِعَين قصيرة كَبِيرٌ كَأَنَّ الكَوْنَ مَحْضُ جَزِيرَةٍ ولَيْسَ سِواها بي هُنا بالجَديرَة أُعِـدُ احْتِفالي لِلسّنين الأخيرةِ الأَقْحَمَ في حَرب بغير ذَخيرةِ بَقِيَّةَ أَيَّامِي بِهِذِي الوَتِيرِةِ

كَثيرٌ عَلَيْها أَنْ تكونَ سَريرَتِي كَثيرٌ عَلَيْها ذلك الواحِدُ الَّذي لَقَدُ أَعْلَـقَ الماضونَ قَلْبِي فَلَم يَصِرُ إذنْ سَـوفَ لَنْ تجتازَ عَيْني شَهيَّةٌ كَبِـرْتُ على هَــدي وتلْكَ ولَمْ أَعُدُ كَبِرْتُ عَمِيقًا حَدَّ أَنْ صِارَهُمْكِنًا وبانَ على وَجْهِي البَعيدُ كأنهُ أحِنُّ إلى لَيْلي إلى هَدْأتي بهِ ولَيْسِ لكِيْ أَلْقِي خَيالًا أَنامُهُ ولَيْلَـى أَراها مَحْـضَ لَيْلَى ولا أَرى بَسيطٌ وعادِيُّ ولَيْسـتْ تَروقُ لي ويأخُذُني جدًا حَمــامٌ مُخَبِّـئٌ وطفلٌ يُــوَدِّي دَورَهُ عــن بَداهَة صَغيرٌ كأنَّ الحِضْنَ مِصْراعُ دارةٍ جَديرٌ بِنَفْسي لا سِـواي يَطولُها قَنــوعٌ بِأَيَّامــي الَّتِي لَــمْ تَحِنْ لِذا فَفِي أَيُّ أَمْسِ أَخْسَرُ العُمْرَ هَلْ تُرى لذا سَوْفَ أَنْأَى حَدَّ ما شَئْتُ مُكْملًا



أحمد اليمني السودان



فأرفع من سقف المجاز المناضل



### نَفحةً من إشراقةِ الدّرب عتباتٌ من مجاز عتيق



محمد طه العثمان سوریا

يُناجي بلادًا غامَ في أُفقها القلْبُ مُهَفْهَفَةً يَشْدو خَيالاتها الهُدْبُ ويَبْقى بِقُربِي جالساً.. وَحْدَهُ العُشْبُ وقَدْ أَتْرَبَتْ ظلّي خُصَيْ الاتُّهُ النُّجْبُ وهَــم بباب الرّوح منْبَعُها الخِصْـبُ تَبَدّتْ سَـماءُ النّزْف وانْكَشَفَتْ حُجْبُ سَخيً بآلام الورى كُلِّمًا هَبِّوا لتُقُلَبَ صُلْحًا مُشْمِسًا، هَذه الحَرْبُ إلى أنْ تَغَشَّتُها على قَلَق سُحْبُ فلَـوْلا تَجلّيها... لَغيّبَني الجُـبُ بإيحاءِةِ تَرْقِى، وإيماءةِ تَصْبو فتصدحُ حُبًّا كُلِّما ارتجَفَ السِّرْبُ فللظن من شكوى ملامحها ذئب ولَـمْ أَكُ عَبْئًا حِيـنَ مَكَّنَهُـا الـرَّبُّ

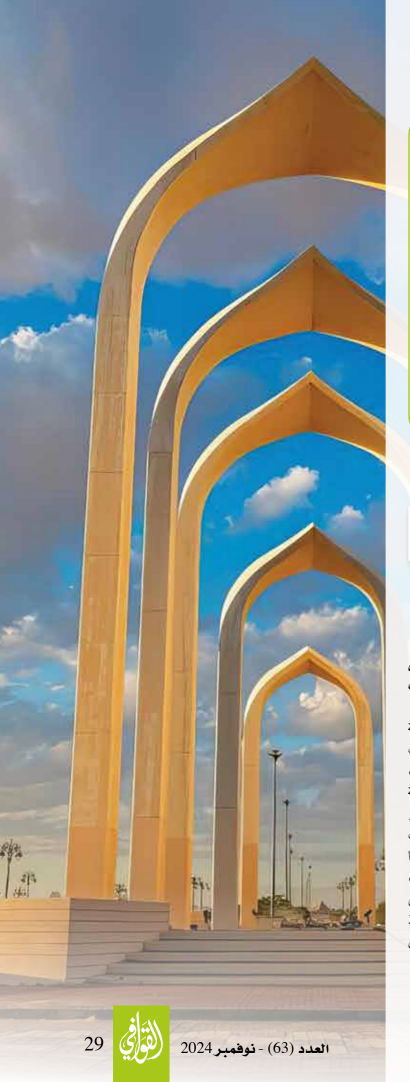
أُمُــرُّ على السِّرِّ القَديــم وبي سَكْـبُ وأُسْرِقُ مِنْ طوفانها رَجْفَـةَ الصَّدى فأعْجِبُ كَيْفَ الماءُ يَنْسابُ عابرًا؟ وكَيْـفَ سَـفيني يَجْرِحُ الْمَوْجَ عابِثًا هي الفِكْرَةُ البِكْرُ اسْــتَراحَتْ بِشَهْقتي قَصيدةُ تَحْنانِ.. رُموزُ كِنايَةٍ وآفاقُ وَجْدِ يَستظِلُّ بها الصَّحْبُ عَبَــرْتُ بِها صَحْــراءَ شَوْقـــيَ بِعْدَما إلى مَوْطن -مـنْ غَفْلَة الحَرْبِ- مُنْهَك فَدَسَّتْ عَبِيرَ الدِّفْءِ حَــوْلَ ثُلوجِهِم فكادَتْ تُرَبِّي الضَّوْءَ، والنَّجْمُ قَدْ سَرى بِلادٌ مِنَ المَعْنِي العَتيق وسِدْرَةٌ تَهيمُ بِأَفْقِ، لَن يُطاولَـهَ وَثُـبُ تَهــادَتْ لها قُمْصــانُ نَزْفــي وحَيْرَتي بِلادٌ كَسَــتْني الشِّـعْرَ حُلْمًـا وبُــرْدَةً تَمُـدُ يَدَيْـها لِلْيَمـام مَآذنًـا وإنْ أَنْكَرُوا النَّجْوي بسفْر بَهائها فَكُلُّ مَجاز قَبْلها كان فِكْرةً وكُلُّ بَيان لَـمْ يَمُرَّ بها.. نَهْبُ فَلَـمُ أَكُ هَشًا حيـنَ سـاورَها الأذى لَمَحْتُك في رقَّة تَعْبُرينُ وأرسَلتُ قُلْبِيَ شَطْرَ الحَنينَ مَواويلَ من لَهْضَةِ لا تَبينُ سَلَكُنا دُروبَ السودادِ المَكينُ وكُنْتُ البَياضَ اللهِ تَرْتَجِينُ وجَدْتُكِ في ناظِري تُشْرِقينُ هُمَسْت: ألا «بَشِّر الصَّابرينْ» فأشْرَعْتِ للهِ كَفَّ اليَقينُ ونَحْوَ سماواتِهِ تَعْرُجينُ فَنِلْنا منَ الحَـيِّ «ماءً مَعيـنْ» بنور التُّقى وصَلاح البّنينْ تَناهيدِه لاحَ صُبْحٌ حَزينْ سَ قَيْنَاهُ أَعُمارَنا هانِئِينْ ثيابَ النَّوى فَهو فيها رَهينُ حَشاهُ إلى قَارِعَات الأنينُ وأضلاعُـهُ شُعْلةٌ لا تَليـنُ ولا بَـرْقُ أوجاعــه يَسْتَكينُ تفوحُ بها مُهْجَتي كُلُّ حينْ

على غَفْلة منْ عُيونِ السِّنينُ فَأَرسَـلتُ طَرْفـيَ شَطـْـرَ السَّنــا أَفتِّ قُ شَـدُوَ المُنَـي داخلي ولمَّا تَجَـلَّى صَبِـاحُ اللَّقـا فَكُنْتِ السِّراجَ اللَّهِي أُرْتَجِي إذا اللَّيْلُ أَسْبَلَ أَحْزانَـهُ وإنْ مَسَّني كَـدُرٌ ساعَـةً لَكَـمْ أَوْصِـدَ الحِـالُ بِـابَ النَّدي لَـهُ تَسْكُبِينَ عُيـونَ الرَّجِـا جَعَلْنا النَّقاءَ شراعًا لَنا وها نَحْنُ أَسْعَـدُ في دارنــا إلى أيْنَ نَسْري .. سُوْالُ على غَـدًا يَغْمُ رُ الجَـدْبُ رَوْضًا لَنا وما المَيْتُ إلاّ امْرِؤُ يَرْتَدي تُكَبِّلُــهُ الذِّكْريــاتُ وتُلْقـــي سُوَيْعِاتُهُ طَعْنَـةٌ لا تُـرى فَلا هـوَ مـاض إلـى خلّــه فَدَيْتُكِ غَيْمِـةَ جُـودٍ ولِـينُ



أحمد الجهمى اليمن

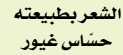






شاعر وكاتب وباحث أكاديمي، لا ينفك يأتي بالكثير المدهش والمختلف، فقراءته للمشهد ودراساته تأتي دائمًا بشكل ليس فيه نمطية أو بناء على آراء ووجهات نظر مستوردة.

في كتاباته وأصيل في لغته وصورته الشعرية، متنقلًا بين الشعر والمقال والأبحاث، يفتح لنا الشاعر الدكتور أحمد الهلالي، قلبه في هذا الحوار:



- ننطلق من بحثك الذي نلت عنه رسالة الدكتوراه «النور والظلام في الشعر السعودي»؛ ما الذي كان وراء هذا الاختيار؟ وما الذي تجد أنك قدمته به؟

لفتني اتساع التعبير بالثنائية الضدية «النور والظلام»، في الثقافة الإنسانية، فهي من أكثر الثنائيات دورانًا في النص القرآني والحديث، النبوي. وحين وسعت النظر عنها في مدونة الشعر العربي القديم والحديث، كانت لافتة بغزارة الاستخدام وتعدد الدلالات، فبرز خيار قصر الدراسة على مدونة الشعر السعودي، ليكون الأجدى في ظل اتساع المدونة العربية. وبالنظر العميق في 146 ديوانًا، وتسع مجموعات شعرية كاملة، خرجت الدراسة بنتائج كثيرة عن استدعاء الشعراء السعوديين للثنائية بمصادرها الطبيعية أو الصناعية، وأصالة التعبير بها في سياقات وموضوعات مختلفة، سواء كانت دينية أو اجتماعية أو ثقافية أو أسطورية أو نفسية؛ مستقيدين من طاقات اللغة الأدبية على مستوياتها البلاغية والرمزية والأسلوبية. إذ ولدت الثنائية طرائق تعبيرية واسعة ونوعية وعميقة، تجلّى ذلك في رؤى

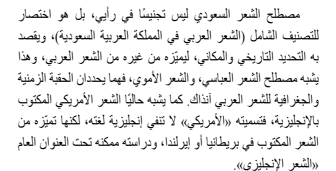




### يجدر بالشعراء أن يقتربوا من الجيل بلغة عصره وأدواته

الشعراء، وعناوين بعض الدواوين، وفي بناء الجملة والصورة الشعرية، وكذلك في بناء اللوحات الشعرية الكلية في فضاءات القصائد الدرامية.

- في الحديث عن الشعر السعودي أيضًا؛ هل ترى أنه يمكن تجنيس الشعر بحيث يكون سعوديًا أو إماراتيًا أو مغربيًا. إلى آخره؟ وعلى



#### - الرواية والكتابة الصحفية والبحث؛ ما مدى تأثير هذه الحقول في الشاعر أحمد الهلالي؟

لى رواية «سدرة المنتهى»، وهي يتيمة لم أكتب بعدها، وقد توقفت أخيرًا عن كتابة المقالة؛ أما البحث فبحكم عملي الأكاديمي في «جامعة



العدد (63) - نوفمبر 2024

### وسائل التواصل الحديثة زادت من ازدهار الشعر

الطائف» ما يزال معى وحقًا كل تلك الأعمال الكتابية كانت لها ضريبة على الشعر، وقد قلَّصت مساحته، وألقت بظلالها عليه. ولا يخفي عليكم أن الشعر بطبيعته حسّاس غيور، يكره الإهمال والشرك، وكائن نوراني لا يتنفس في الظل والظلام

## - إلى أين يتّجه الشعر العربي اليوم، وبشكل خاص في ظل انتشار وسائل

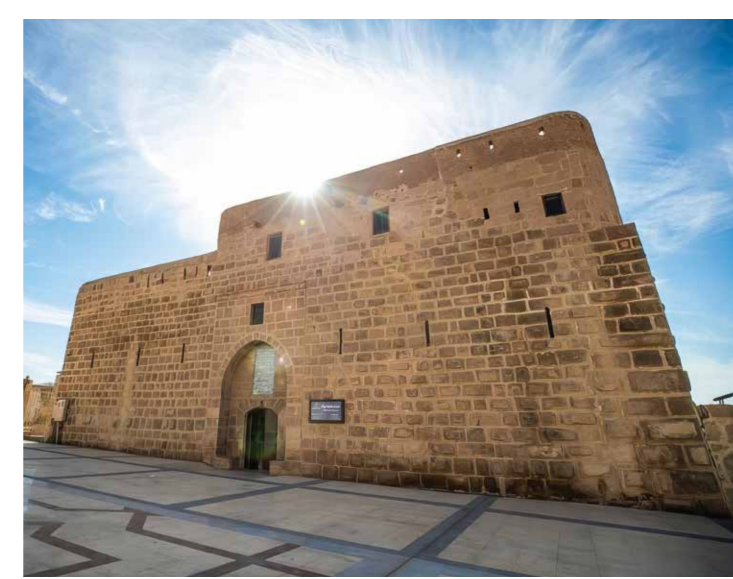
الشعر العربي مزدهر، زادت وسائل التواصل الحديثة من ازدهاره في تجاوز خلافات الشكل، والتركيز على الجملة الشعرية، وزادت من حجم الاهتمام والتلقّي. ثم إنه يحظى برعاية كبرى من شتى الجهات الثقافية الحكومية والخاصة. ويتجلّى ذلك في عدد الجوائز والمسابقات، وعدد الملتقيات الشعرية خاصة في المملكة العربية السعودية ودول الخليج

#### - هل ترى أن المسابقات الأدبية تنصف الشعر؟

المسابقات الشعرية دليل اهتمام وعناية، فهي تجمع المبدع والناقد مباشرة في دائرة واحدة، فيقدم الشعراء أفضل ما عندهم، ويحاول النقاد بأدواتهم النقدية اختيار الأفضل؛ وفي هذا حفز للمبدعين على التنافس وتجويد تجاربهم الشعرية، وتقديم الأصوات الشعرية المميزة إلى جمهور المتلقّين؛ أما الإنصاف فذلك منوط بسياسة الجائزة أو المسابقة الأدبية في شروطها، واختيارها لحكامها، وعدالتها

#### - لنتحدث قليلًا عن جماعة «فرقد» الأدبية، منذ الانطلاقة وحتى اليوم؛ ما الذي تحقّق؟ وما التطلعات القادمة؟

«فرقد» جماعة إبداعية تكونت عام 2014، تحت مظلة النادي الأدبي الثقافي في الطائف، هدفها تقريب المسافات بين أعضائها من الشعراء والأدباء والفنانين التشكيليين، فتحقق ذلك عبر المناشط التي كانت تمزج فيها بين الفنون الأدبية والبصرية في بعض فعالياتها، مع تخصيص مناشط مستقلة لكل فن. ثم أنشأت ملتقاها الرقمي، ومجلتها الرقمية الشهرية، وما تزال مناشطها مستمرة في مقر النادي الأدبي، وعبر «منصة X» كانت آخرها الليالي العربية التي استهدفت الأدباء والمثقفين العرب المقيمين في محافظة الطائف؛ أما الجديد فهو قادم قريبا بإذن الله، ومستمد من هُويّة الطائف المبدعة في المجال الأدبي، كما اختارتها منظمة «يونسكو» هذا







### القارئ العربي قريبٌ من الشعر

- إذا ما تكلمنا عن القارئ قليلًا، نجد أن القارئ العربي مبتعد عن قراءة الشعر؛ ما الأسباب برأيكم؟ وما الذي يشجّع القارئ على الاتجاه

القارئ العربي قريب جدًا من الشعر، فالعربي بطبعه شاعر، لكن ثمة مؤثرات مختلفة بعضها يتصل بكثرة الاهتمامات، خاصة في الدول العربية المستقرة؛ فالرواية والسينما والدراما والمجالات التقنية، تأخذ كثيرًا من المتلقين أما في الدول غير المستقرة، فهناك تحديات أخرى تتعلق بالمعيشة والأمن وتوفر التقنية ولعلى كذلك، أرسل رسالة عبر «القوافي» إلى الجهات الثقافية، تتمثل في ضرورة الاتجاه إلى ابتكار أشكال جديدة للتلقّي، تناسب الجيل الرقمي المعاصر، غير الدواوين الشعرية. وفي رأيي أن الشعر بخير، وقرّاءه ومتذوقيه كثر وأوفياء، ويجدر بالشعراء أن يقتربوا من الجيل بلغة عصره وأدواته، من دون التنازل عن شروط الشعرية واللغة





# - حدَثنا عن جائزة القوافي التي يرعاها حاكم الشارقة، وأثرها في المشهد

جائزة القوافي الذهبية مميّزة عن الجوائز الشعرية في العالم العربي كافة، ويأتي تميّزها في أمرين:

الأول: أن راعى الجائزة هو صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، وهذا شرف مضاعف للنصوص التي تختارها ذائقته الرفيعة.

الثاني: أن الجائزة ينبوع ممتد لا ينقطع جريانه على مدى العام، لارتباطها بأعداد مجلة القوافي. وهذا التميّز يجعلها من الجوائز المؤثّرة في المشهد الثقافي العربي؛ يتبدى ذلك في حرص الشعراء على تجويد نصوصهم، وإقبالهم على نشرها في مجلتكم المباركة، وكذلك عبر تلقى الجمهور العربي لأخبار الجائزة وتداول النصوص الفائزة بها.

وتَلا المُسافرُ آيةً أخْرى ونَـرى الرَّحيلُ عن اللَّظـي أَحْرى لِلْماءِ، في إدبارة البُشرى عادَ الحَديثُ بنَكْهَ إِلذَّكْرى وشَقيتُ بالعُرّاف والشُعَرا أنِّي لَمُسْتُ الضَّفَّةَ اليُسْرِي قَدمايَ عَنْ زُحَل إلى الشّعرى في كَهْفْهِمْ، فَجنايَتِي كُبْرى في ضَفَّتَيْن وبَيْنَها مَجْرى نَحْو السَّلامِ، وغَيْرُها نَكْرا الشَّوْكُ في أرْجائها أزْرى وتَـذُرُّ في أتلامِها الجَمْرا وعُقولُنا كالجَمْرةِ الكُبْري

تَعِبُ الْكُلامُ وأَيْنَعَ الْمُسْرِي

آيةً أخْرى

**أحمد الهلالي -** السعودية

تَعِبُ المَدى واللَّيْلُ والمَسْرى

نَشْكو التَّرَخُلَ في دُواخلنا

ونَمُدُ أَعْناقَ القُرى سَبَلاً

حتّـى إذا مادَتْ مَواردُنا

وتَزاحَهُ الزُّهُادُ في كَبِدي

كُلُّ يـؤرِّخُ حَيْرَتـي ويـرى

وشَربْتُ ظِلَّ القَـوْسِ فانْحَرَفَتْ

ولَبِسْتُ صَوْتًا لَيْسَ مُعْتَمَدًا

أَحْتَارُ، هَلْ زَمَنِي يُخَيِّرُنِي

وطَريقَـةٌ - لا غَيْـرَ - أَعْبُرَهـا

وأظلُّ أَرْضًا لا اهْتِزازَ لها

أَرْضًا قُرونُ الظَّنِّ تَحْرُثها

عَجَبًا، وأقدامُ المدي حَصبًا

هَيًّا، سَرَيْنا، لا ضياء هُنا

32 (63) - نوفمبر 2024

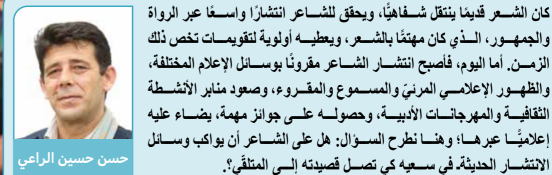


# أكدوا على أهمية إيصال إبداعاتهم إلى الناس..

## شعراء:

## الحضور الإعلامي ضرورة لمواصلة رحلة القصيدة







عن وسائل الشاعر في الانتشار والظهور الإعلامي، وأهمية ذلك بالنسبة إليه، استطلعنا أراء نخبة من الشعراء:

### تبادل بين الأخذ والعطاء



ينمو الشاعر في الظل وينشر أز هاره في الضوء، هكذا أرى المسألة؛ فالشاعر الذي يجتهد على موهبته، ويغذيها بشكل متواصل، عبر قراءة الشعر بمختلف أشكاله وأزمانه ولغاته، وكذلك عبر تنوع القراءات خارج إطار

الشعر والأدب، إنما هو يبنى الذات الشاعرة في الظل، وهذا ما يصبّ في نهر القصيدة المرجوّة؛ أما الضوء فهو مرحلة لاحقة بالتأكيد. نحن لا نكتب الشعر من أجل الشعر فقط، فالشعر ينبع من تأملاتنا في الحياة والإنسان، ويعود ليسقى الحياة والإنسان، إنها عملية تبادلية، بين الأخذ والعطاء. والقصيدة التي تسكن الأدراج ميتة، لا بدّ من إطلاقها كي تصل إلى القارئ بأي وسيلة ممكنة.

وعليه، يكون الظهور الإعلامي ضمن الوسائل المتاحة نوعًا من إعطاء القصيدة الفرصة للكشف عنها، وللموهبة أن تتجلَّى، أمر لا بدّ للشاعر المتصالح مع موهبته أن يدرك أهميته وضرورته، وهذا نداء للشعراء: أطلقوا قصائدكم، وأرسلوها ضوءًا يركض في براري اللغة والحياة.

كثر، منهم من لا يملك الوسائل لنشر شعره بين الناس، لذا لم يصل إلينا إلّا أسماء هي أقل من العدد الواقعي، وخاصة في العصرين الأموي

والعباسي، وما وصل إلينا من شعراء قدماء، مثل المتنبي وأبي تمام والبُحتري وغيرهم، القت قصائدهم انتشارًا النها في مدح الأمراء والولاة، فيأمر البلاط بنسخها وإيصالها إلى الناس، فلما ذاعت شهرتهم، حرص المهتمون على كتابة قصائدهم غير المدحية، مع وجود استثناءات، أمثال عمر بن أبي ربيعة، وبشار، والمعرى وآخرين، وهم قلّة.

قبل التفكير في الظهور الإعلامي، ينبغي أن أقيِّم كتابتي تقييمًا ذاتيًّا، فالكيف أهم كثيرًا من الكم، والشاعر ليس ممثلًا يحتاج إلى الانتشار عبر أدوار صغيرة، قبل أن يصبح بطلًا؛ الشاعر يجب أن يكون حريصًا على نوعية ما يقدِّم، حتى لا يبتذل شعره ويتندم





### شارك قصائدي الأصدقاء على مواقع التواصل

إننا نعيش في عصر السرعة والفضاء الإلكتروني، ولذلك فانتشار الشاعر مرتبط بمدى وجوده في مواقع التواصل، واستعماله الذكي لها. وحتى نكون واقعيين، لو عاش المتنبّى في عصرنا هذا، من دون أن يُروّج

لقصائده، لما عرفه أحد؛ وأنا شخصيًا لا أنكر ضرورة ذلك، ولكنني لا أحاول أن أحصل على الشهرة، فيقيني القديم والمتجدد، مفاده بأن النصوص الجميلة سيمنحها الوقت حقَّ البقاء، وسينصفها القرّاء والنقّاد، لكنني على الرغم مما قلته، أحب أن أشارك قصائدي الأصدقاء على مواقع التواصل، ويسعدني تفاعلهم النوعيّ لا الكميّ، متقبلةً النقد بصدر رحبٍّ، وساعيةً للوصول إلى الرضا الذي أبحث عنه، وأشبِّهه بإكسير الخلود عند الفلاسفة

إنني أكتب من دون أن أنتظر شيئًا، وتبعًا لتجربتي التي تجاوزت العقد في عالم القصيدة، يمكنني أن أقول إن مقولة «في التخلّي تجل» صادقة جدًا، خصوصًا عندما يتعلق الأمر بالشعر؛ فكلّما تخلينا عن فكرة الشهرة المصطنعة، تجلَّت لنا القصيدة بكامل جمالها و دهشتها.



منة حزمون



فاروق شويخ

اتخذتُ هذه التجربة مشروعًا ومصيرًا؟ قريبًا من مر اكز «القرار» الإعلامية؛

إلى الضوء وأحبّ أن يُسلِّط على، الإيماني أن جهدي الكتابي وتجربتي التي



لا أتذكّر الآن أين سمعت هذه المقولة، لكنى أعتقد أنّ لها قدرًا من الصحة، إذا كان المقصود بالنجاح هنا كميةً إبراهيم توري التفاعلات والاهتمامات والتأثيرات التي تحظى بها القصيدة بعد نشرها،

قدر ممكن من «الصدى»

«الجمهور سرّ نجاح القصيدة»،

ولا يتحقق ذلك بالطبع إلَّا إذا كان للشاعر جمهور يقدِّره ويشعره بقيمة فنَّه، ولذا فأيّ شاعر «طائرٌ مَحكي» يحتاج إلى أكبر قدر ممكن من «الصّدي»، ويريد أن يجرّب على الأقلّ مرّة واحدة شعورَ المتنبي حين «نام مِلءَ جُفونه عن شوارد» كلماته، في الوقت الذي «يسهر الخلقُ جرّاها ويختصم». لكن يبقى أن نحدد نوعية الجمهور المستهدف، وقد لا نختلف في ضرورة كونه على مستوى عال من الذوق الأدبي والحسّ الفني، أما الجمهور الزائف فإثمه أكبر من نفعه

من هنا، ندرك أنّ سعى الشاعر إلى الظهور والانتشار والشهرة، نبيل ومشكور، إن كان ذلك يسهم في تجويد فنّه، والارتقاء بمستواه الإبداعي.

منذ بداية مسيرتي الشعرية،

فصرت ألزم نفسى بأن أكون دائمًا وبتعبير أقرب وأوضح؛ كنتُ أسعى

ر أيتها حقيقيةً، تستحق أن تحظى بالرعاية والاحتفاء والتشجيع. وقد اتّبعتُ طرائق شتّى الإشهار تجربتي وتشبيك العلاقات مع المهتمين، أبرزها، ارتياد المنتديات الأدبية وما أكثرها في بلدي لبنان، وقد عُرفت بحركتها الدؤوبة وتنوّع أنشطتها؛ تعرفت كذلك إلى روّاد الشعر في بلدى، حيث أذكر أنني وقبل أن أبدأ عقدي الثاني، كنت على علاقة وثيقة بالشعراء سعيد عقل، وشوقى بزيع، ومحمد على شمس الدين، وكثير سواهم؛ كنت أشعر حينها وأرى بأمّ العين، أننى حين أفرض نصّيّ الشّعريّ الجيد أمام هؤ لاء، كانوا يُبشِّرون بتجربتي أمام الآخرين، وينصحون بعض مقدِّمي البرامج التلفزيونية الثقافية باستضافتي، وهذا حصل فعلًا معى؛ فضلًا عن ذلك



خالد بودریف

الشاعر صانع الاعلام

الانتشار الإعلامي للشاعر قديمًا كان يحصل وفق قواعد متعارف عليها، حيث كان الشاعر البارز في قبيلته يمثل ما تمثله وزارة الاتصال و الإعلام اليوم؛ هذا الانتشار كان رهينًا

بشعبيته ومدى وصول أشعاره إلى أكبر عدد ممكن من الناس واليوم نجد أن الشاعر يحتاج أيضا إلى هذه الوسائل من أجل الانتشار، ومع وجود وسائل التواصل الاجتماعي والإعلام الرسمي والإعلام الحر، بات الإعلام في متناول الشاعر حيث يستطيع ولوج هذه القنوات الإعلامية المختلفة من أجل إيصال صوته إلى كل مهتم بالأدب والشعر

بالنسبة لي أسعى، ككل الشعراء، إلى تحقيق الانتشار الإعلامي، كونه وسيلة تواصلهم مع جمهورهم، هذه الوسيلة بمختلف مكوناتها من لقاءات صحفية وتلفزيونية، ومشاركات عبر الراديو والأمواج الصوتية، ومشاركات في مهرجانات خاصة وعامة، ومسابقات شعرية وطنية ودولية، وتحكيم في مسابقات شعرية، تتيح لي الدخول على قلوب الناس ووجدانهم بكل مفيد وجميل في الحياة، فالشاعر صانع الإعلام لنفسه اليوم، ويمتلك كل وسائل المساعدة على الانتشار الإعلامي.



نجود القاضي

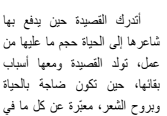
إن الانتشار والظهور الإعلامي فعل مغر في الذات والأنا، وهو مهم في التعريف بالشاعر وإيصال صوته، وإخراجه وما يكتب من الظل إلى دائرة الضوء؛ لكن هذا لا يعنى أن يعيش الشعر في الضوء، وينمو تحت

الأعين، فعلى العكس سيحترق بشعلة هذا الضوء، فكل شيء بمقدار، ولكل شيء أسلوبه الخاص، وعلى الشاعر أن يتقن فن المسافة.

الذات وألأنا

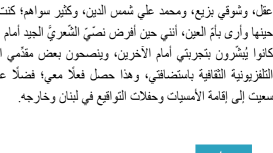
لقد أتاحت مواقع التواصل إيصال القصيدة، لكنها قتلت التلقّي، وهذا ما أنتج لنا وهمًا يدعى النجومية والـ «ترند»، وأتباعًا يقلدون شعر النجوم، وميزانًا مائلًا يدعى ﴿الايك›، وهذا ما لا يناسب أناي، وطموحي الشعريّين، فأنا ابنة التجريب واجتراح غير المألوف، ولذلك لا أبالغ في الظهور ولا أسعى له؛ أعتنى بتطوير تجربتي، وتجويد نصوصي، فالشهرة المؤقتة ليست غايتي.

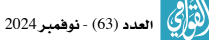
### من المهم أن تكمل القصيدة مشوارها في رحلة الجمال



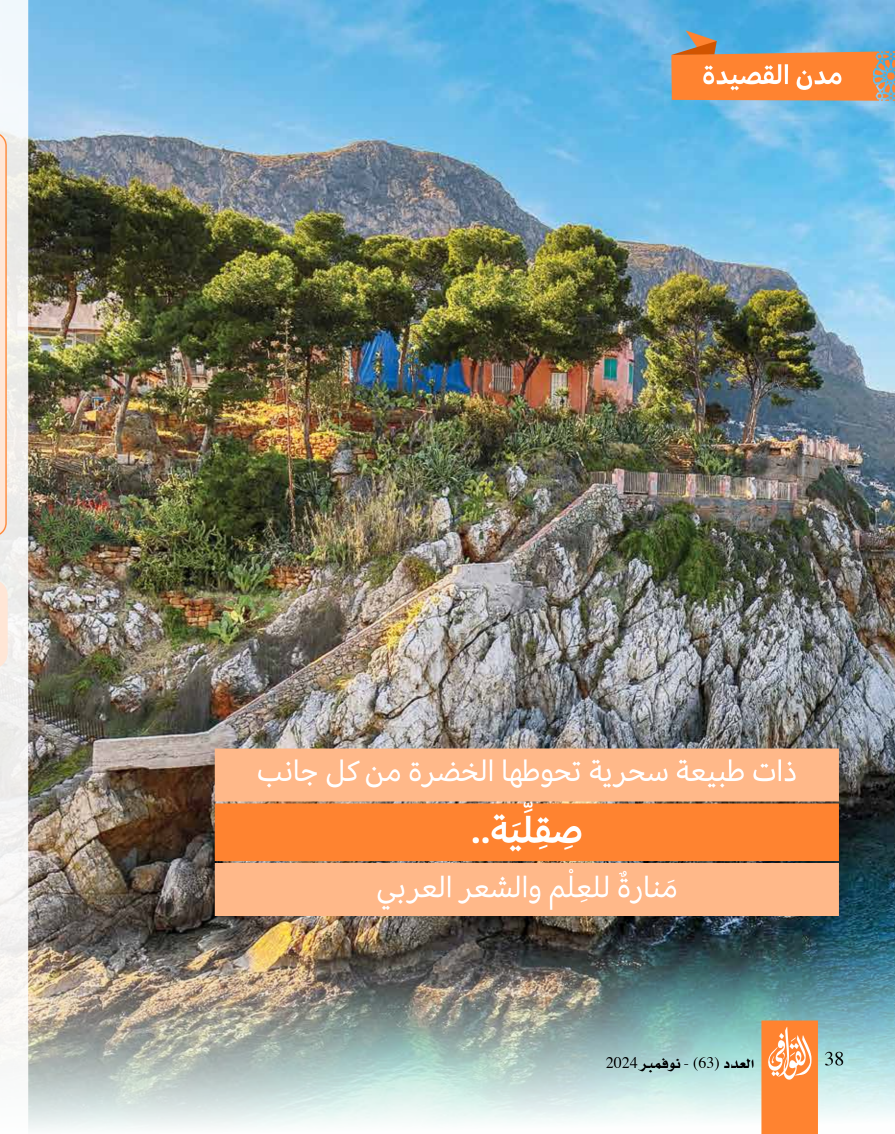
الوجود، لا تغنى عنها قصيدة سواها.

يظلم الكثير من القصائد عدم اطلاع الناس عليها، لذا من المهم أن تبلغ رسالة الشاعر كل حجر ومدر، ويمكن أن يكون للمسابقات الشعرية دور كبير في هذا الباب، من المهم أن تكمل القصيدة مشوارها في رحلة الجمال والخلود؛ فقد تبلغ قصيدة واحدة من الأثر في ذاكرة التاريخ ما لم يبلغه شاعر بكل إرثه الكتابي، ومع ذلك لا بدّ للشاعر من نوافذ يطلّ عبرها على الجمهور، ولمواقع التواصل أكبر النصيب لكنها في عصر السرعة هذا سريعة التلاشي أيضًا وسط هذا الكم الكبير من شواغل الحياة وتعقيداتها؟ لذا فإنني أركز بالدرجة الأولى على اللقاءات والأمسيات والبرامج الشعرية والصحف الورقية والإلكترونية، مع إصدار دوواين ورقية يؤرّخ كل منها لمرحلة ما أو تجربة شعورية مختلفة .











درة متلألفة في البحر المتوسط وملمح تاريخي شاهد على عظمة العرب المسلمين، وهي درة التاج وواسطة العقد، وطريق العبور من إفريقيا إلى أوروبا، ذات طبيعة سحرية تحوطها

الخضرة من كل جانب، وتملأها البساتين وتزيّنها الجبال الشامخة ذات الوديان المتعددة. قيل عنها فتنة الناظرين وغذاء الروح، وملجأ الوحي والسلامة. كل ركن فيها يمثل جانبًا من اللوحة الفسيفسائية المجسدة لمنطق الجمال، والسحر الأخاذ، إنّها صِقِلَية.

### تزيّنها الجبال الشامخة ذات الوديان المتعددة

تعددت الآراء في تسميتها واختلف النقاد والمؤرّخون في التعريف بها فذُكِرَ عن أهل «صقَلِية» بقتح الصاد والقاف وهكذا عرّبها العرب، وبعضهم كسروا الصاد والقاف واللام وشدّدوا الياء «صِقِلِيّة»، أما باللسان الروميّ، فذكرها بالسين وجزّأها إلى مقطعين: فالأول «سِيكَه» (بكسر السين وقتح الكاف وسكون الهاء)، والثاني «كِيلِيّهُ»، بكسر الكاف واللّم وتشديد الياء وسكون الهاء ومعناها «التين والزيتون»، وهو ما ذكره ابن رشيق القيرواني، حين مدح صِقِلْية وعاصمتها بلّرمُ قائلًا:

أخْتُ المَدينةِ في اسم لا يُشارِكُها

فيه سواها مِنَ البُلْدَانِ هَالْتَمِسِ وعَظَّمَ اللّهُ مَعْنَى ذِكْرِها قَسَمًا

فَلُّدُ إِذَا شِئْتَ أَهْلَ الْعِلْمِ أَو فَقِسِ

أراد ابن رشيق، أن يوضّح مدى أهمية جزيرة صقليّة، فجسّد ذلك عبر كلماته (عَظَّمَ، معنّى ذِكْرِها، قَسَمًا)، التي تعلي من مكانتها ووجودها





### وُصفت بجزيرة الحُسن والجمال

جاعلًا من ذِكْرِ ها قَسمًا و هو (التّين و الزيتون).

ووصفت صِقِلِّية بجزيرة الحسن والجمال، لذخرها بالمناظر الطبيعية الخلَّابة من جبال ووديان و هضاب، فهي تعادل قُرْطبة كما ذكر ابن جبير، في قوله: «أمّ الحضارة والجامعة بين الحُسْنَيْين غَضارةً ونضارةً ....، وتتخايل بين ساحات وبسائط كلها بستان، فسيحة السِّكك والشوارع، تروق الأبصار بحسن منظرها البارع».

حوت صِقِلْيَة مجموعة من المدن وأولها بَلْرُمُ وهي عاصمتها، عُرف عنها بأنها مدينة السّحر والسّلام، و «طبر مين»، و «مسيني»، و «سر قوسة» وهي أكبر مدن الجزيرة تحيطها المياه من كل الجوانب ثم «كتانية»...

تعاقب على حكمها اليونان لفترة زمنية، ثم حكمها الرومان وانفردوا بحكمها وتحولت صِقِلْية إلى قاعدة عسكرية يغيرون عبرها على العرب بعد فتحهم لإفريقيا، ومن ثمّ شنّ عليها العرب الكثير من الحملات الإسلامية التي باءت بالفشل في أغلبها، إلى أن نجحت حملة والى تونس حبيب بن

وتحولت صِقِلِّية أثناء الحكم العربي، إلى منارة لشتّى العلوم والآداب، فشهدت التقاء الكثير من الحضارات على أرضها، وكانت نقطة انطلاق وتحول في فكر شعبها وآدابه، بفضل من هاجر إليها أيام الفتح الإسلامي، فبزغت نجوم عدة في مجالات الشعر والفقه والقراءات وعلم اللغة؛ فنتج جيلٌ من الشعب الصِّقلِّي أهَّله العلماء المسلمون.

ولو تجولنا في الشعر الصِّقأِّي، فسنقف على الكثير من النماذج المرتبطة بسحر البيئة الصِّقلِّية ومناظرها الطبيعة الخلابة، وبساتينها الخضر، ومنابعها المتجددة، وتأثر الشعراء بها فأنتجت لنا فكرًا وتجليًا وتفاعلًا أثر في تكوين هُويتهم وتعزيز مكانة وطنهم، ورقى فكرهم وإحساسهم المرهف، فأنشدوا لنا أشعارًا متنوعةً متأثرةً بالبيئة الصِقِلَّية في ثوابتها ومتغيراتها

ومن أشهر الشعراء الصقليين ابن بشرون، وابن القطاع، ومحمد بن الحسن الطوبي، وابن الخياط الربعي، وابن حمديس، وأبو الحسن البلنوني،



فأصبح لصِوِّلْية تراثُّ شعريٌّ عظيمٌ، ولمع الكثير من الشعراء الذين عُنوا بالأدب وقول الشعر، وجعلوا منها منبعًا لثرائهم الأدبي؛ وعلى إثرها هاجر إليها الكثير من الشعراء والأدباء



ذاته المغتربة، في قوله: تَذْكارَها ومَنزلَـةً للتّصابي وكانَ بَنُو الظُّرْفِ عُمَّارَها فَإِنْ كُنْتُ أُخْرِجِتُ مِنْ جَنَّةٍ أخباركا ولَـوْلا مُلوحَـةُ مـَاءَ النَّكا بْتُ دُموعــيَ

تحولت أثناء الحكم العربي

إلى منارة لكافّة العلوم

ويعد ابن حمديس، (ت527هـ) من أشهر شعراء صقلية واسمه عبد

الجبار بن أبي بكر بن محمد بن حمديس الأزدى الصِّقلِّي. وُلِدَ في مدينة

سرقوسة، وعاش مرحلة شبابه فيها، ودافع عن جزيرته مشاركًا في

الغزوات الحربية إلى أن تركها مهاجرًا، عندما بدأ النورمان غزو جزيرته

وسيطروا على معظم المدن. وله ديوان يضم أشعاره الصِّقِلِّية؛ ومن أشهر

يعبر الشاعر عن شوقه وحنينه لصِقِلِّية، بذكر طوق الحمام وريش

ويجسد لنا حنينه وشوقه إلى جزيرته معبّرًا عن ألم الفقد وحرارة

الشوق إليها، فسرد لنا أبياتًا توضح معاناته في غربته ومدى ارتباطه بجذوره في صِقِلِّية، فجعل الطبيعة معادلًا موضوعيًا لإبراز وجوده داخل

الطاووس، وما يعتريه من ألوان زاهية تشبه طبيعتها الخلّابة والمتنوعة.

وكساهُ حُلَّةَ ريشه الطَّاووسُ

وكَانٌ سَاحات الدّيار كَوْوسُ

أشعاره عن جمال الطبيعة في صِعلِّية ما كتبه قائلًا: بَلَـدٌ أَعارَتُـهُ الحَمامـةُ طَوْقَهـا

وكَانً هاتيك الشِّقائقَ قَهْوَةٌ

ومَجْبَر بن محمد الصقلّى ... وغيرهم

تتجلّى هنا صورة الفقد عبر تشبيه صقلّية بالجنة، وكونه خرج من هذه الجنة التي مازال يتذكرها، وهو تناصّ مع القرآن الكريم في «أُحَدِّثُ أَخْبارَها»، فمكنونه الداخلي يحمل صورة وطنه القديم الزاهي المتلألئ، وانعكاس الزمان عليه بما مرّبه من رخاء ونعيم ثمّ تحول إلى دمار وخراب من العدو، واتضح ذلك عبر «مُلوحَة - البُكا - أَنْهار».

فملوحة البُكاء هي تقلبات الدّهر على صقليّة، والأنهار وعنوبتها هما الماضي بأخباره وكل ما فيه وعاصره قبل أن بهاجر ويذكر بلده سَرَقُوسة





### كانت نقطة انطلاق وتحوّل في فكرشعبها وأدابه

وأَضْحَتْ لَهُمْ سَرْقُوسَـةٌ دارَ مِنْعَة

وما مارَسُوا منْهُم أبيًا مُمارسا

إلَيْهِم منَ الأَجْدَاثُ أُسْدًا عَوابسا

وإذا ما انتقانا إلى شعر أبي العرب الصِّقلي، وهو مصعب بن محمد

لَيالَى تُرْضِينًا اللَّيالَى كَأَنَّهَا

ورَوْض حَديق كالشباب طرقته

تَرَقْرَقَ في أَحْدَاق نَرْجُســه اَلنَّدَى

وتَفْتَـرُ فيـه للأقاحـي مَباسـمُ

وتَرْتَحُ مِنْ فَوْق الغُصُون ثمارُها

يَسُلُ عَلَيْها الْمَشْرِفِيَّاتَ جَدْوَلُ

عن جمال طبيعتها في قوله:

الَيْنَا بِإهْداءِ المُنَى تَتَرَدُّدُ

وللنَّجْم في أُفُق السَّماء رُكُودُ

كُمُا اسْتَعْبَرَ العُشَّاقُ وهُـوَ جَليدُ

فَتَخْجَلُ فيه للشَّقيق خُدُودُ

كَما اَرْتُحَ مِنْ بان القُدود نُهُودُ

لَــ لُهُ ثَغَــ ثُ عَــ ذُنُ الرُّضاب بُــرودُ

ظلت روضة صِقِلِّية عند البَلْنُوبيِّ محفورةً في ذاكرته، فَجاء شعره

راصدًا لكل مشاهد الرؤية البصرية المحفورة في مخيّلته مثل كلمات (النّجم،

السّماء، نَرْجِس، النّدى، الأقاحى، الغُصون، ثِمار ها، جَدْول، عَذْب).

وأما أبو الحسن على بن عبد الرحمن البَلْنُوبيِّ، فهو شاعر ولد في بليدة

بجزيرة صِقِلِّية، وهاجر منها بعد أن سقطت الجزيرة في أيدي النورمان، فيصف طبيعتها الخلابة متأثرًا ومتغزّلًا بها، فرصد بعينيه وعبر بكلماته

يَــزورونَ بَالدُّيْرَيْــن فيها النَّواوســا مَشَوْا في بلاد أهْلُها تَحْتَ أرْضها

ولَوْ شُــقِّقَتْ تلــكَ القُبــورُ لَأَنْهَضَتْ

بن أبي الفرات ابن مصعب بن زرارة القرشي العبدري. ولد في صِقِلْيَة سنة (423 هـ)، ونهل من علم علمائها ثم هاجر إلى الأندلس، بعد أن استولى النورمان على الجزيرة، وجسّد لنا في شعره تيّار الغربة والفقد ومدى الشوق إلى جزيرته، يقول:

وهَلْ في ضَمير الغَيْـب للْقُرْبِ عَوْدَةٌ فَنَغْنَــيَ كَما كُنّـا أو الصَّبْـرُ أَعْــوَدُ





لعدد (63) - نوفمبر 2024

الكلبي، الذي هاجر من صِقِلِّية بعد سقوطها في يد النورمان، فانعكست على شعره صورة مدينته التي لم يجد لها مثيلًا، فاسترجع أيام شبابه معايشًا لذكريات مرّت به، حيث قال:

نَعيميَ أُحْلَى بِتلْكَ الدِّيار

فَلَيْتُ لَيالِي الصَّدُودِ الطَّوالُ

كأنُّ الشُّقيقَ بها وَجْنَـةٌ

وسَوْسَنُها مثلُ بيضُ القباب

ونجد الشاعر والكاتب عبد الرحمن بن أبي العباس الأطرابِنْشي (نسبةً إلى أطرابنش)، وهي مدينة على ساحل جزيرة صِقِلَّيَّة، وهو من عاصر حكم النورمان فيها، فجاء شعره للغزل بجمال طبيعتها ورياضها، متذكرًا أيام الصّبا وذكريات الشباب، فَجَسَّدَها لنا عبر صور الطبيعة المجسدة لشكل الوطن وملامح جماله؛ يقول:

فَوَارَةَ البَحْرَين جَمَّعْت المُنَى

قُسمَتْ مياهُك في جَداولَ تسْعَة

وكَأَنَّ أَغْصانَ الرِّياضِ تَطاوَلَتْ

الأيام، وسنظل صِقِلِّية علامة من علامات الجمال الطبيعي أيام حكم العرب والمسلمين، وشاهدًا من شواهد الزمن على الفكر العربي القديم وأثره في نهضة الشعوب والبلدان، وعبره تحولت صِقِلِّية إلى منارة من منارات العلم والشعر والأدب، وهو ما جعل ديوان الشعر العربي يحوي بين دفتيه أشعارًا كثيرة عنها وعن طبيعتها الخلابة





## عُروج

لَسْتَ «سِيزيفَ».. مَـنْ تُلاحِـقُ وَهُمًـا أُرْهِضُوا السَّمْعَ ثَمَّ صَوْتٌ تَجَلَّى حامِلًا صَخْرةَ العَذابَيْن رَحْلا ثَـمً لَيْلُ.. وثَـمً نَجْـمُ تَلأُلا قَوَّسَتْ ظَهْرِكَ الحَياةُ كَقَوْس ثَـمً زَيْتونـةٌ على الطّـور ضاءتْ كَسَّرِتْهُ النِّبالُ نَبْلاً.. فَنَبْلا» لا لِزَيْتِ بها ولا هي خُبْلي تِلْكَ ناري النّبي رأَيْتُ قَديمًا أَصْعَدُ الطُّورَ صارَ خَطْويَ حَبْوًا مُـذُ تَخَيَّرتُ لُثْغَـةَ الجَمْرِ حَلاَ إذْ رَمَتْنِي العُكَّازُ لِلدَّرْبِ خَجْلى لاهِثٌ في الغُبار واللَّيْـلِ قَلْبِي امْكُثوا ها هُنا لآنَسَ منْها وسـؤالى اليتيـمُ قَـدْ بـاتَ سُلاّ أو أُنادَى لَها وأَخْلَعَ نَعْلا فَـزعَ الجِـنُّ مِـنْ سُـعالي فَضَـرُوا أُمْسَحُ الطّينَ مِنْ تَجاعيبِ كَفّي واسْتَقَرَّ الغُبارُ في الأرْض رَمْلا وأُربِّي في عَتْمةِ البيدِ نَخْلا كُلُّ ما قَـدْ تَرَكْتُ خَلْفِيَ وَجْـهُ كَـمْ قَريبٌ أنـا .. دَنَـوْتُ .. تَدَلّـى أَلْفَتُ لُهُ المِرْآةُ لَوْنًا وشَكُلا وتَدَلِّي ... حتَّى بريقيَ حَلّا قَـابُ روحـي التّـي رهَنْـتُ لِمَوْتـي صاعِـدًا مِـنْ رَمـادِ روحـي كُطَيْـر قَابَ دَمْعي الَّذي تَوَقَّدَ بَدُلا لَـمُ يَطِـرُ تـاركًا علـى الأُرْضِ ظِلاً ها هو النُّورُ مِنْ أَمامِيَ يَخْبو لَـمُ أُعُـدُ مِـنُ تِيـهِ أَهْلِي كَليمًا كَسَراب في قُرْبِهِ ارْتِدُ ضَحْلا بَيْدَ أنِّي رُميتُ في اليِّمُ طِفُلا لَيْس لي إخْوةٌ يَشُدُونَ أَزْرِي واقِضًا في قِمَّةِ اليَأْسِ وَحُدي صارخًا «مَـنُ أنـا؟» أنـا لَسْتُ إلّا قُلْتُ وَحْدي لِلْمَوْتِ: أَهْلاً وسَهْلا لَسْتُ إلا الّبذي تَغَرْبِلَ مِنّبي أُسْرعُ الرَّكْضَ في الصُّعـودِ وأكْبـو فَتَـرُدُ العُـكَازُ: «يا شَيْخُ مَـهُلا في طريقي إليَّ.. لا مَنْ تَخَلَّى



**أحمد الأخرس** الأردن

العدد (63) - نوفمبر 2024



## مُحاوِلةً للخلاص



ناصر الغسّاني عُمان

أَذْرَكْتُ بَعِدَ فَواتِ الأَمْرِيا سَهَدي لَيْلَ الحَنين الذي كُمْ فاضَ عَنْ جَسَـدي من لسْعَةِ الجُرْح حتّى غُرْبةِ البَلَدِ طاردْتُ وَهْمَ الأماني عاشِقًا قَلقًا قَدْ كُنْتُ رُغْهُ مَ اصْفِرادِ الْعُمْرِبِي أَمَلُ كالنَّخْل يتلو بجَدْب آيـةَ الجَلَدِ كأُسي خُواءٌ فهَلْ للوَصْل من شَـهَدِ مُحَدِّقًا في بَياض الذّكرياتِ أسـئ رَجْعُ يُلَخِّصُ تاريخًا من الكَمَدِ هَذي كمَنْجاتِ روحي في سَماكِ لها مُرِّي على شَـوقِها المَنْسيِّ في الزَّبدِ شواطِئي لا تَرى إلاكِ نَوْرَســةً من الحقيقة يُرْخي صَحْوَهُ الأبَدي أُلْقي إلى الريح ناياتي لَعلَ مدى كُلُّ البداياتِ أبوابٌ مُغلَّقَـةً ما أوْجَعَ الحُبَّ إِذْ يُنْهِي إلى الوَصَدِ روحي إلَيْها ولَمْ تُبْصِرْ سِوى الرَّمَدِ آنَسْتُ نارَكِ في وادي الرُّؤي فمَضَتْ من بَعْدِ وجْهِكِ بالأحْلام من أَحَدِ لها الفَـراغُ جـراري، لَيْـسَ يَمْلؤها في الحُزْن، تبُحثُ للآمال عن مَدَدِ أَخْلُو إِلَى نَفْسِيَ الْوَلْهِي الْتِي طَفَقَتْ مُذْ قَدْ مَدَدْتُ يَـدي للغَيبِ في لَهَفٍ أَنْ تُمْسكيها، انْتظارًا قَدْ فَقَدْتُ يَدي هَـلِ الخَلاصُ مُحـالٌ في حِكايَتِنا ولَيْسَ للصَّبِّ إلاّ حُزْنُـهُ الأمَدي؟

### ذكريات

أَتَيْتُ للْبَحْرِ مَفْتُونًا بزُرْقَتِهِ عِنــدَ الغُــروب ومائِـي فَــوْقَ غَيْمَتِهِ وكُنْـتُ أَمْشــي ولي فــي الْحُبِّ أَسْــئلَةٌ قَـدْ غَيَّبَتْها ظُنُـونٌ مـنُ مَحَبَّتـه وزَرْتَ فِي الْبَحْرِ أَوْجِاعًا مُضَمَّخَةً كأنَّ فِي الْبَحْرِ تَجْدِيدًا لِعُزْلَتِهِ يَجِيءُ كالعابِدِ المَشغوفِ مُبْتَدئًا سَـطُرَ البدايةِ فِي اسْتِفْتاح رَكْعَتِهِ قُـدُ عَلْقُـوهُ على أَوْجِـاع حَيْرَتِهـمُ فَما اسْتَفاقُوا سـوى في لُـبً حَيْرَته سَيَخْرُجُ الشَّكُ منْـهُ الآنَ مُنْتَـقلاً نُحْوَ الْمَجِازِ ويَمْضِي في مَعِيَّتِهِ وكُنْتُ كَالْأَرْضِ أَمْشِي فِي اسْــتِفاقَتِها مِثْلَ الحَوارِيِّ غَنَّى صِدْقَ دَهْشَـتِهِ



مجدي الحاج السودان

أُحَدِّثُ الغَيْبَ كَ «الْمَنْصُورِ» مُبْتَكِرًا بَعْضَ الشَّعاع لَدى ظَلْماء دِجْلَتِهِ أَوْ أُنْشِدُ الشِّعْرَ فِي أَفْيِاءِ «قُرْطُبَة» أُوْ أُذْرِفُ الدَّمْعَ في اسْتِبْقاءِ لَهُفَتِهِ أَقُــولُ لِلبَحْرِهَلْ فِـي الْحُبِّ مِـنْ لُغَةٍ تُعادلُ الآنَ لُحُنًا مِنْ حَقيقَته؟

مِثْلُ المَرايا وفِينا بَعْضُ نَبْضَتِه

فآيَـةُ الحُبِّ أَنْ نَحْيا بضفَّتـه



48 (63) - نوفمبر 2024





عبد الرزّاق الربيعي

الدواوين: «مقام الضباب» و«آيل

عبر أربعة دواوين قدم

الشاعر الأردني علي الفاعوري، تجربة غنية

حجر عبرها له مكانة

متميّـزة في التجربـة

الشعرية الأردنية، وهذه

للصعود» و «أزرق مما أظن» و «أهش بها على ألمي»

له مشاركات في مهرجانات أردنية وعربية، أكد حضوره فيها واحدًا من الشعراء الأردنيين الذين يُشار إليهم بالبنان.



### بيوت الشَّعر في الوطن العربي مبادرة رياديّة

في لقائنا معه حدّثنا عن رحلته مع الكتابة الشّعرية وقال: «أجد أن أقرب المحطات للحديث عنها هو في الذهاب إلى البدايات التي كانت مع القراءة والهروب إلى أحضان الكتب؛ فقد كنت وما زلت شغوفًا بالكتاب الورقي على وجه الخصوص، ودائمًا ما أشعر بحميميّة بيني وبين الورق».

## - إذن، كانت بداية رحلتك مع القراءة؛ هل ساعدت قراءتك للشعر في توجهك نحو هذا المسار؟

كنتُ أمُرُ بالشَّعر. أو كان الشَّعرُ يمُرُّ بي عبر ذلك السَفر، فأشعرُ بأن بيني وبين هذا الكائن الكلامي العجيب صلة خاصة وخيطًا غريبًا. من هناك بدأت تلك الرحلة الطويلة، وأظنني الآن متورطٌ إلى حدّ عدم القدرة على الرجوع؛ بل وأراني لا أمتلك الرغبة في الرجوع وإن ألحَّ عليّ.

- لكنّك تأخرَت في تقديم نفسك شاعرًا، وطرح منتجك الشعري في السّاحة الأردنيّة ومن ثم العربية؛ ما أسباب هذا التأخير؟







### التجربة الشعرية الأردنيّة لها خصوصيّة

للحقيقة الأسباب كثيرة وقد لا يتيحُ لنا هذا اللقاء فتح مداخل الحديث عنها.. ولكني وحتى أُقدّمَ إجابةً مختصرةً للمتابعين الأحبّة، سأتحدث عن أقرب تلك الأسباب إلى نفسى. لقد كنتُ دومًا في غاية الحرص الذي قد يبلغُ حدّ الخوف أحيانًا، وهو ما دفعني إلى أن أطهو قصائدي على نار هادئة وهادئة جدًا، لتخرج في النهاية للذوّاقة وللقرّاء كما يجب أن تكون، وكما يليقُ بهم، فكانت إطلالتي عبر «مقام الضّباب»، أوّل أبواب دخولي إلى عالم الإصدارات الشّعرية الورقية .

### - في نصوصكَ تبدو ظاهرةُ التناصّ الدّيني والتراثي واضحة؛ هل يعود ذلك إلى قراءاتك المبكرة؟ وكيف تفسِّرُ هذا الانشداد إلى التراث؟

بكل تأكيد، يمكنني أن أز عم هذا . لقد تر عر عتُ في كنف القر أن الكريم؛ هذا الخطاب الإلهي العظيم الفريد في نظمه، المعجز في انسجام مفرداته وسياقاته، والمتميز بخصوصية دلالاته، والمتفرّد بخصوبة مفهوميته.

ولا شك في أن للتراث العربي بكل أشكاله أهميةً كبيرةً، فهو ماضي الأمة العريق وأصالتها المشرقة؛ فقلّما نجد عربيًا يتخلّى عن تراثه ولا

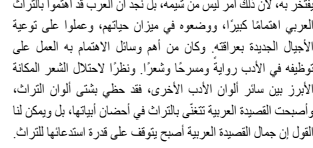
يفتخر به، لأن ذلك أمر ليس من شيمه، بل نجد أن العرب قد اهتموا بالتراث العربي اهتمامًا كبيرًا، ووضعوه في ميزان حياتهم، وعملوا على توعية الأجيال الجديدة بعراقته. وكان من أهم وسائل الاهتمام به العمل على توظيفه في الأدب رواية ومسرحًا وشعرًا. ونظرًا الحتلال الشعر المكانة الأبرز بين سائر ألوان الأدب الأخرى، فقد حظى بشتى ألوان التراث، وأصبحت القصيدة العربية تتغنّى بالتراث في أحضان أبياتها، بل ويمكن لنا القول إن جمال القصيدة العربية أصبح يتوقف على قدرة استدعائها للتراث.

### - حمل ديوانك الأخير عنوان «أهشُّ بها على ألمي»؛ هل يمكن للألم أن يكون مُحرّكًا للكتابة؟

أجل أظنَّهُ كذلك. إن الألم بمستوياته المختلفة تشخيص إمَّا لصمتِ لا نرغبُ في البوح به وإمّا أن يكون إعلانًا واضحًا عن رغبة في المواجهة... مواجهة ذلك الألم على وجه الخصوص ومن ثم مواجهة نتائجه بالضرورة؟ فالألمُ يا صديقي، بوصفه حالةً انسانيةً تجتاحنا في محطات كثيرة خلال مسيرة هذه الحياة، يحتاج كغيره من المشاعر إلى فضاء للتعبير عنه والتنفيس عن مكنوناته. وهل أوسع من الشّعر فضاءً لهذا؟

#### - هل واكب النقد تجربتك بالشكل الذي تستحقه؟

لا لم يفعل؛ وهذا التقصير - إذا جاز لي الوصف - من النقد لم يكن ملحوظًا في تجربة على الفاعوري الشعرية على وجه الخصوص، هذا الأمر تجاوز حتى الحالة الأردنية إلى التجارب العربية عامة فيما أظن؟



وهنا دعني أوضح في عجالة هذه الحالة من النراجع في نقد الشعر على



### - المشهد الشّعري الأردني متنوع ومتعدّد الاتجاهات؛ كيف ترسم صورة مقربة لهذا المشهد؟ وكيف تُحدّد موقعك فيه واحدًا من الفاعلين في

للتراث العربي بكلّ أشكاله

أهمية كبيرة

حساب القصة والرواية والفنون الأخرى، ولكون الشعر أرقى الفنون

الكتابية، أرى أنه يحتاج إلى مهارات خاصة يجب أن تتوافر لدى الناقد قبل

مغامرة الإقدام على نقده، لا سيما بعد دخول الفنون الأدبية ومنها الشعر

إلى عالم ما يُسمّى بالحداثة، وقابليته للتماهي مع فنون الصورة والتشكيل

وقدرته على استيعاب الأفكار والدلالات، وما يتمتع به من اختزال وقابليته

الستيعاب الغموض الفنى الذي ببرر وجوده فنًّا صعبًا يحتاج إلى ذائقة

حصانُ الشُّعْرِ أَتُعَبَـهُ جُمـوحُ المُهْرة الكافـرْ

وخَلُّفُهُ بِيابُ الوَقْ \_ \_تشُـوْطًامالُـهُ آخـرُ

يُنهى شوطًا من اللهاث حتى يبدأ شوطًا آخر. إنّه الجري في ضباب الكلام

للقبض على تلابيبه. هو بلا شك محاولة الفارس - الشاعر - البقاءِ على قيد

القصيدة.. وحين لا يجدُ بُدًّا من الوصول إلى آخر الشُّوط، أظنَّهُ يتأبَّطُ سنينه

حصان الشُّعر مُتعَبُّ دومًا يا صديقي. كيف لا وهو دائم العَدْو لا يكادُ

متى يتعب حصان الشُّعر؟ وفي زمن طغيان الماديّات هل يموت؟

وحساسية لا تتوافر لدى الكثير من المتلقّين.

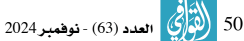
ويموتُ ماشيًا، كما تموتُ غيمةٌ في السّماء.

- تقول في إحدى قصائدك:

المتأمّل في المشهد الشعري العربي العام يجده واحدًا في واقعهِ، وفي التحديات التي يواجهها، وفي الأسئلة الأكثر إلحاحًا المطروحة على الشاعر. لكن الأمر لا يخلو من فروق وتباينات في التفصيلات بين بلدٍ وآخر، تبعًا لطبيعة التجربة في كل بلد، وامتداداتها التاريخية والمعاصرة، وكذلك الفضاء العام الذي يتحرّك الشعراء في إطاره، وبخاصة في ظلّ التحوّ لات الكبرى التي شهدتها السنوات الأخيرة، على الصُّعُد كافة.

وفيما يتعلِّق بخصوصية التجربة الأردنية، شهد العقد الأوِّل من الألفية الثالثة فورةً شعرية نوعية في الأردن، ببروز ثلّة من الشعراء الشباب من الجنسين، غير أنها قلَّت نتيجةً لتركيز النقَّاد والمؤسَّسات الثقافية على الرّواية، وذبول الوجدان الجمعيّ حيال القضايا الكبرى. أظن أن الساحة الأدبية في الأردن تغصُّ الآن بعشرات الشعراء ومئات الأدعياء. كما تمتلئ بالمجاميع الشعرية، وتشهد إقامة الأمسيات والفعاليات سنويًا، لكن





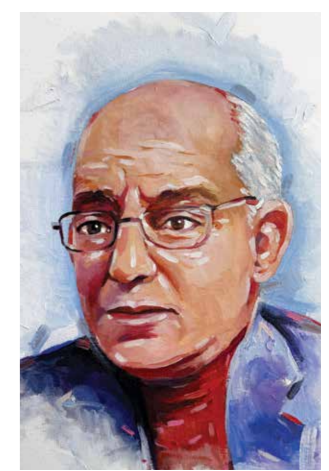


### المهرجانات مؤشّر على استمرار نموّ الحياة الثقافية

النقد يبدو غائبًا أو شبه غائب عن الساحة، فبات أبطال العلاقاتِ العامّة والصفحات الإلكترونية، يتسيّدون المشهد، وانزوى الشعراء الحقيقيون المنشغلون بمشاريعهم الشعريةِ الحقيقية إلى الظلِّ ترفُّعًا ونشدانًا للسلام، في حالةٍ غرائبية لا نعرف كيف ستنتهى، ولا متى.

وأيا ما يكن الأمر، فإن الشعر في الأردن بخير، لكن الأمر لا يخلو من صعوباتِ تواجه هذا المشهد، وأولها تراجع المنابر الجيدة التي يمكن لها أن تتيح فرصًا لتواصل الشاعر بجمهوره، وهي الأداة التي يتوقع أن تضع حلًا لمشكلات الشِّعر ِ

### - كيف تُقيّمُ مساهمة «بيت الشّعر» في المفرق، وبيوت الشّعر في الوطن العربي في دعم التجارب الشُّعرية الشَّابة؟



علي الفاعوري اهُشْ بِهَا عَلَىٰ أَلَمِي

مؤشر على استمرار نمو الحياة الثقافية، بعامة، والشعرية على وجه الخصوص. ولها دورها الفاعل في التعريف بالشاعر الأردني وبالمنتج الشعرى الأردني الحقيقي؛ أتحدث هنا عن المهرجانات الحقيقية. كما تتيح هذه المهرجانات فرصة تلاقى التجارب الشّعرية العربية وتلاقحها، خاصة إذا ما أخذنا في الحسبان حُسن اختيار المشاركين بها. وفي هذا السّياق اسمح لى أن أشيد، وأنا أتحدث عن قضية اختيار الشعراء، بمبادرة «مهرجان الشارقة للشعر العربي»، حيث يلمسُ المشارك فيه أو المتابع له، مدى الجهد المبذول والعناية الفائقة من القائمين عليه/ في اختيار المشاركين من الشعراء، ما ينعكسُ إيجابًا على نجاحه وارتقائه إلى مستوياتِ عالية.

بالتأكيد هناك الجديد بإذن الله، لكنني لم أحدد الوجهة بعد، أعنى لم القارئ والمتلقى العربي، وما يرقى لذائقته العالية.



برأيي، أن هذه المبادرة الرّياديّة من صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، ودورها الكبير في تنشيط الحالة الشعرية للشعراء الكبار والشباب على السواء، المبادرة التي تعدّ بحق من المشاريع الثقافية الرائدة التي أسهمت، وما تزال، في دعم الشعراء وتكريمهم وترسيخ الشُّعر في الحياة الثقافية العربية رافدًا مهمًا من روافد الإبداع وتنمية الفكر، وتحفيز مخيلة الشعراء العرب لتقديم ما هو أفضل في تجويد القصيدة والارتقاء بها، لتكون منارة من منارات الفكر والتنمية والتثقيف الحضاري

### - لك حضور في المهرجانات والملتقيات؛ ما أهمية هذه المهرجانات في دفع الحراك الأدبى للأمام بشكل عام، ومهرجان الشارقة للشّعر العربى

لا شك، في أن لهذه المهرجانات، على وجه العموم أهميتها، فهي

### - بعد دواوينك الأربعة؛ هل في الأفق مشروع جديد؟

أَطلق اسمًا على المولود الجديد، على أمل بأن أوفق في اختيار ما يستحقه

فلتُغادِر إلى الوضوح مَكانَكُ فاغتنِمْها لكي تُعيدُ اتِّزانَكُ هـذهِ النّـارُ أن تقـولَ دُخانَـكُ صادَرَ الشّوطَ واسْتَباحَ حِصانَكُ حين أطلَقت للصُّعودِ عِنانَكُ يـومَ تَنشَـقُ أَنْ تكـونَ دِهانَـكُ أبيضَ الوَجِهِ لا تُكرر دُهُوانكُ ثُـمَّ بانَـتُ وما بَلَغْـتَ أمانَـكُ إنّما صوتُكَ المُهَلهَلُ خانَكُ يَشْتَهِي الماءُ يا غَريبُ احْتِضانَكُ شَـمً وَقُـتُ لـو لَـمْ تَكُنـهُ لَكانَكُ كَانَ يَكُف ي لَوْ مَا خَسِرْتَ رِهَانَكُ مُنْذُ سَمَّاكَ لَـمْ يَدَعْكَ وشانَكُ

إنَّما العَيبُ أَنْ تَبيعَ لِسانَكُ

مرايا الغريب

**علي الفاعوري -** الأردن

الزّمانُ الضّبابُ ليس زمانـكُ

البداياتُ تُشْبِهُ الآنَ مَوْجًا

لَمْ يَعُد في الدُّخانِ ما كانَ يُغري

صاهِلاً كُنتَ ما الدي ذاتَ رَمْلِ

كُنتَ تَعْني وأمَّرَتْكَ المَعاني

تَحْتَـكَ الأرضُ وَرْدَةٌ تَتَمنّـى

أبيض الوجهِ قد حَضَرْتَ فَغَادِرْ

مُطْمَئنًا دخَلْتَ دارَ سُعادٍ

لَـمْ يَخُنْـكَ القميصُ ظـلَّ بَريئًا

أنتَ مَن كُنتَ في اتّساع المَرايا

ما تَقمّصتَ غيْرَ لونِكَ لونًا

لَـمْ تُقِـمْ دَوْلَـةً أقَمْتَ نَشيدًا

أَغْرَبُ الماءِ أَنْ تَلوذَ بِنَهْرِ

لَيْسَ عَيْبًا أَن تَشْتَريكَ الْمَراثي



## بدائع البلاغة

البديع في اللُّغة هو الشيء الجديد المُبْتَكِرْ أي: المُوجَدُ على غير مثالِ سابق. يُقال بدع الشيء يُبدِعه ويبتدِعه بمعنسى أنشسأه وبسدأه ومن هنا يُمكننا وصفة ب «عُلـوم الزَّخرفةِ اللُّغويَّةِ»



د. وئام المسالمة

التي تزيدُ الكلام حُسنًا، وتكسوهُ بهاءً ورونقًا.

وقد استخدم علماء البلاغة مصطلح البديع، ومنهم الجاحظ الذي عَنَى به وجهًا من وجوه البلاغة عندما عَلَّقَ على قول الأشهب بن رُميلة: هُمُ سَاعدُ الدَّهْرِ الْدِيْ يُتَّقَى بِهِ

وَمَا خَيْـرُكُفُ لاَ تَنُـوْءُ بِسَاعِد

بقوله في البيان والتبيين: «أمَّا قوله هُمُ سَاعِدُ الدَّهْرِ ، إنَّما هو مَثْل، و هَذَا الذي تُسمّيه الرواةُ البديع»

وكأنَّ الجاحظ عَنَى به الاستعارة في كلمة (سَاعِدُ الدَّهْر).

وعند تقسيم البلاغة إلى علومها الثلاثة أُطْلِقَ (مصطلحُ البديع) على واحد منها ليكون عِلْمًا يضمُّ بين دفتيه عددًا من الأنواع البلاغيَّة التي تُكْسِبُ

ولو وقفنا على البديعيَّات في الشِّعر كما جاء في كتاب «البلاغة العربية (البيان والبديع)» لوجدنا أنَّ القصيدة التي نظمها كعبٌ بنُ زُهير في مدح الرَّسول عليه الصلاة والسَّلام التي مطلعها:

بِانَتْ سُعادُ فَقَلْبِي الْيَوْمَ مَتْبُولُ

مُتَيَّـمٌ إِثْرَهَـا لَـمْ يُجْـزَ مَكْبُـوْلُ

قد نالت شُهرةً فائقة بين النَّاس عامَّة وأهل الأدب خاصَّة، فأخذوا يشرحونها وينظمون على منوالها، ويستشهدون بأبياتها إعجابًا منهم بمعانيها وإكبارًا لشخص الرسول الكريم، ثمَّ صار مديح الرَّسول فنًّا خالصًا، والسيّما عند شعراء القرن السَّابع الهجريّ، وكان البوصيري مِمَّن ذكره وذلك في مطلع قصيدته:

أمنْ تَذَكُّر جيْرَان بِـذيْ سَـلَم مَزَجْتَ دَمْعًا جَرَى مِنْ مُقْلَة بدَم

وهي البُردة التي عارضها أحمد شوقي بقصيدته (نهج البُردة) قائلًا: ريْــمُ عَلَـي القَاعِ بَيْـنَ البَـانِ وَالعَلْم

أُحَلُّ سَلْفُكَ دُمَىْ في الأشْلِهُر الحُرُم

وأصبحت بردة البوصيرى فيما بعد مثلًا يُحتّذى ونهجًا يسلكُه المادحون، وتهيَّأ لها معارضون ومشطَّرون، فقلَّدها كثيرٌ من أهل العلم والأدب منهم علماء البلاغة.

وقد جاء في (شرح الكافية البديعيّة) أبياتٌ لصفيّ الدّين الحِلّي الذي نسج قصيدته على منوالها بقوله:

إِنْ جِئْتَ سَلْعًا فَسَـلْ عَنْ جَيْرَةِ العَلَم

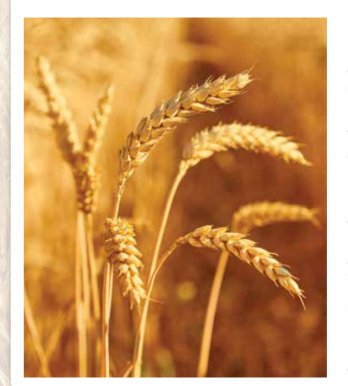
وَأُقْرِ السَّلاَمُ عَلَى عُرْب بدي سَلم أبيْتُ وَالدَّمْعُ هَام هاملُ سربٌ

وَالْجِسْمُ فَي إضم لُحْمَ عَلَى وَضم مَنْ لَيْ بِكُلُ غُريْسِ مِنْ ظَبَائِهُمُ

غُريْرِ حُسْنِ يُدَاوِيُ الكَلْمَ بِالكَلم

وقد اشتملت هذه الأبيات على أمثلة عديدة للمحسنات البديعية كالجناسَ (سَلْعًا – سَلْ عَنْ / غَرِيْر - غَرِيْر)، والطباق (وجود / عدم)، والتَّصريع (العَلَمْ - بذِيْ سَلَمْ)

وهذا ابن جابر الأندلسيّ ينسج على منوالها قصيدته التي مطلعها: بطَيْبَةُ انْزِلْ وَيَمِّمْ سَيِّدَ الأمم وَانْشُرْ لَهُ المَدْحَ وَانْثُرِ أَطْيَبَ الكَلم



و هي المسماة (الحُلَّة السِّيرا في مدح خير الوري) حيث يقول في تقديمه لها: « فأنشأت في مدحه صلى الله وعليه وسلم قصيدة وشَّيْتُ بألقابِ البديع بُرْدَهَا، وتَوخيَّتُ فيها من مواردِ الثَّناءِ ما يجدُ المؤمنُ على قلبهِ بَرْدَهَا».

منها قوله في الجناس:

عُجْ بِيْ عَلَيْهِمْ فَعُجْبِي مِنْ جَفَاءِ فَتَى جَازُ الْدُيَارَ وَلَـمْ يُلْمِـمْ بِرَبْعهِـم دُعْ عَنْكَ سَلْمَى وَسَلْ مَا بِالْعَقِيْقَ جَرَى وَأُمَّ سَلْعًا وَسَلْ عَنْ أَهْلَهُ الْقُدُم بَانَـوْا فَهَانَ دَمـيْ وَجُـدًا فَهَا نُدَمـي

فَقَـدُ أَرَاقَ دَمـيْ فَيْمَا أَرَى قَدَمـيْ يتبيَّن لنا ممَّا سبق أنَّ البديعيَّات التي عُرفتُ بأنَّها قصائد منظومة على البسيط وروى الميم المكسورة هي منظومات تعليميَّة في البلاغة كمنظومة ابن مالك، حيثُ يتعاقبُ في كُلِّ بيتِ منها نوعٌ من أنواع البديع يختلفُ عن البيتِ الَّذي قبله، لتَرتَسِمَ أمامنا صورةٌ بديعيَّةٌ مزينَّةٌ برعايةِ المطابقةِ ووضوح الدّلالة.

## قالوا في الأمانة

من ذلك قول لَبيْدُ بنُ ربيعةً: وَإِذَا الْأَمَانَـةُ قُسِّـمَتْ فــي مَعْشــر أَوْفَى بِأُوْفِر حَظِّنَا قَسَّامُهَا فَبَنَى لَنَا بَيْتًا رَفِيْعًا سَـُمْكُهُ َ فَسَمَا إِلَيْهِ كَهْلُهَا وَغُلَامُهَا وَهُــهُ السُّـعَاةُ إِذَا الْعَشــيْرَةُ أُفْظَعَتُ وهُـمُ فُوارسُها وَهُـمْ حُكَّامُهَـا

وقول زُهَيْر بنِ أبي سُلمي: وَحفظئ للأمانة واصطباري عَلَى مُا كَانَ مِنْ رَيْبِ الزُّمَانِ وَذَبِّيْ عَنْ مَآثِرَ صَالحَات بمَالِيْ وَ الْعَـوارِم مِنْ لسَانيْ وَكَفِّيْ عَنْ أَذَى الجيْرَانِ نَفْسِيْ وَاعْلاَنيْ لَمَنْ يَبْغَيْ علاَنيْ

وأمًّا الأعشى فيقول: وَإِمَّا إِمْرُؤُ أُسْدَى إِلَيْكَ أَمَانَـةً فَّـأُوْف بِهَـا إِنْ مِتَّ سُـمِّيْتَ وَافِيَا

وَجَارَةً جَنْبِ البَيْتِ لا تَنْعَ سرَّهَا فَإِنَّـكَ لا تُخْضَى عَلَـى الله خَافيا وَلا تَحْسُـدَنْ مَوْلاَكَ إِنْ كَانَ ذَا غَنَيُّ وَلا تَجْفُـهُ إِنْ كُنْتَ في المَـال غَانيا

### دُعابات الشعراء:

### الأعرابي والخياط

قَدِمَ أعر ابيٌّ على بعض أقاربه في البصرة، فأعطوه قطعة قماش ليصنع منها قميصًا، فأخذ الأعرابيُّ قطعة القماش وذهب إلى الخيَّاط، فشقَّ الخيَّاطُ القطعة نصفين فصاح به الأعرابي لماذا مزَّقت القماش؟ فأجابه الخيَّاط قائلًا: لا أستطيع أن أخيط قميصًا من دون أن أشقَّ الثوب.

وكان مع الأعرابيّ عصا، فهوى بها على رأس الخيَّاط، فرمي الخيَّاطُ الثوب وهرب وتبعه الأعرابي منشدًا:

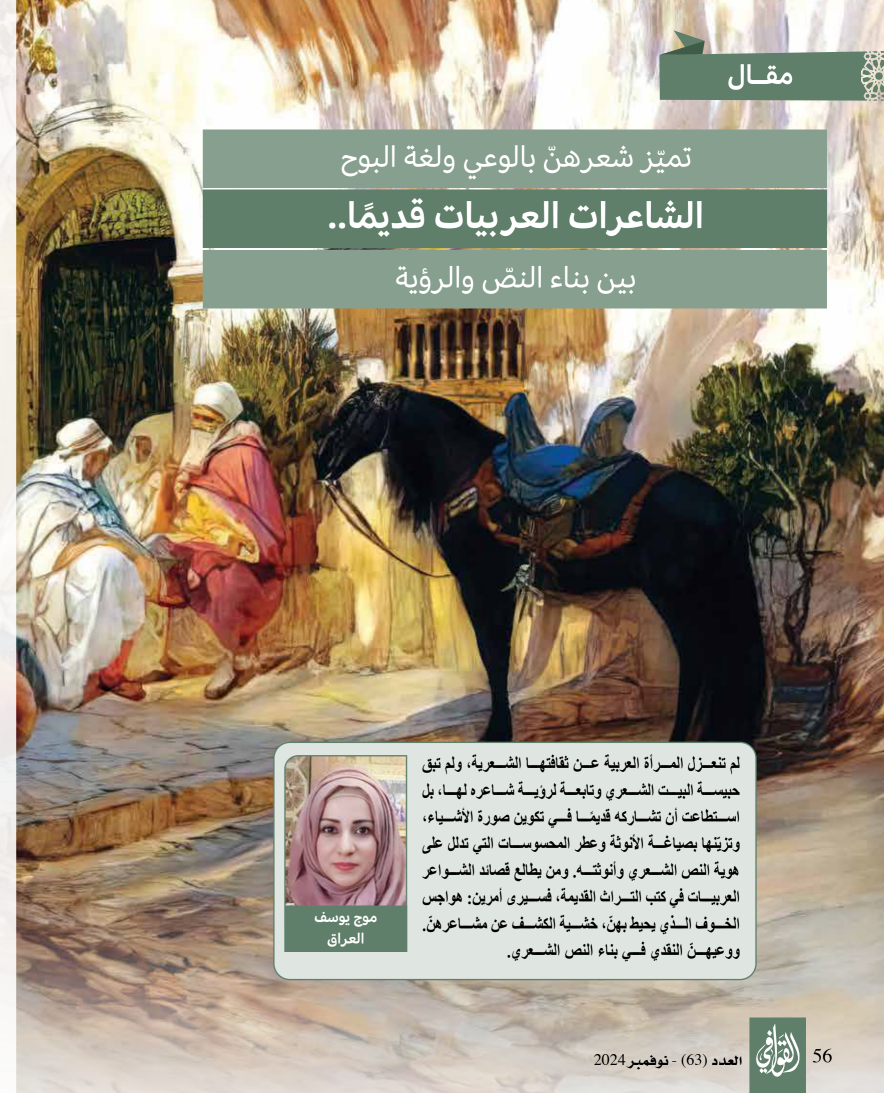
مَا إِنْ رَأَيْتُ وَلاَ سَمِعْتُ بِمِثْلِهِ فيْمَا مَضَى منْ سَالف الأحقاب

مـنْ فعْـل علْج جئتُــهُ ليَخيْـطَ ليُ ثُوْيًا فُخَرَّقَاهُ كَفَعْل مُصَاب

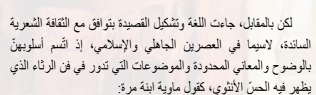
فَعَلَوْتُهُ بِهَ رَاوَةٍ كَانَتُ مَعِيْ فَسَعَى وَأَدْبَرَ هَارِبًا لِلْبَابِ

أَيشُـقُ ثَوْبِيَ ثُمَّ يَقْعُدُ آمنًا كَلَّ وَمُنْزِل سُوْرَة الأَحْزَابِ

54 (63) - نوفمبر 2024







یا قَتیلاً قَـوَّضَ الدَّهْـرُ بِـه سَـقْفَ بَیْتَـیَّ جَمیعًا مـنْ عَـل

هَـدُّمُ البَيْتَ الَّـذي اسْتَحْدَثْتُهُ

وبَدا في هَدْم بَيْتي الأوَّلِ

النص الشعري يصور المرأة المفجوعة بزوجها، وقد صورت هذه الواقعة بالبيت المهدوم، والرجل سقفه الأساسي، وبفقدانه يهتز وجودها وتتقوض الحياة عندها. وهذه الأبيات نرى أنها تقترب من النواح الذي تردده النساء في كل زمان ومكان، تضعف فيه الفنية وتقوى العاطفة، وتبدو الرؤية خاصة بالمفجوعات على أزواجهن، وهذا نسق الشواعر اللواتي نظمن على وفقه مقطعات شعرية تُعنى بالمشاعر المشتعلة، كما نراه عند ماوية العقيلية؛ تقول:

أَلُـمَّ كَثِيـرٌ لَمَـهُ ثُـمَ شَـمَّرَتُ بِـهِ خلَّـهٌ يَطْلُبُـن بَرْقَا يمانِيا أَلا لَيْتَنَـا والنَّفْسُ تَصْبِـرُ بَالمُنِـى

يَمَانُونَ إِذْ أَضْحِي كُثِيرًا يَمَانِيا

استطاعت الشاعرة أن تبني نصًا فنيًا تبثّ فيه مشاعر ها الصادقة المبنية على رؤية الأنثى التي لمّت بقلبها كل المصائب و اتسعت أحزانه؛ لفراق خِلّها الذي نعمت بحبّه زمنًا ثم هجرها، معلقًا قلبها على حبال الأمنيات والذكرى، فصورت أحلامها وهي تلتقيه ذات يوم، أو في المكان الذي استقر فيه الحبيب « يَمانونَ إذْ أضْحى كَثيرًا يَمانيا»؛ وهذه صورة فنية لمشاعرها في تمني اللقاء. العقيلية نزعت ثوب الرؤية السائدة في الثقافة العربية وأظهرت مشاعرها في حبّ الخلّ وفراقه، وباحت بكل أحاسيس الأنثى المحظورة اجتماعيًا من وجهة نظر امرأة عاشقة ذاقت من الوجد لذته ومرارته.

وبالمقابل نجد بعض الشواعر تختلف مشاعر هنّ بالفقدان فيؤثرن على البناء الثقافي للنص الشعري الذي يظهر بنضج فني، كما في أبيات أم عمرو أخت ربيعة بن مكدم، وقد كان يلقب به «حامي الظعائن» و«مجير الظعن» الذي مات متأثرًا بجراحه، عندما هجموا على الظّعن، فقال فيه دريد بن الصمة «إن مثلك لا يُقتل، ولا أرى معك رمحك والخيل ثائرة بأصحابها، فدونك هذا الرّمح فإنّي منصرف إلى أصحابي ومثبطهم عنك. فانصرف إلى





### العقيلية نزعت ثوب الرؤية السائدة واظهرت مشاعرها

أصحابه، فقال: إنّ فارس الظعينة قد حماها وقتل أصحابكم وانتزع رمحي، ولا مطمع لكم فيه. فانصرف القوم». وقصة مقتله، جعلت أخته أم عمرو تخرج عن نواح النساء في القصيدة، وتهتم بالبناء الفني، لتجعل فروسيته ذكرى باقية في ديوان العرب وأيامهم؛ تقول:

ما بِالُ عَيْنِكُ مِنْهَا الدُّمْعُ مُهْراق

سَـحًا فَلا عـازبُ منْها ولا راقى؟ تُبْكي عَـلي هالك وَلْـي فَأُوْرَثَني عنْدَ التَّفَرُق حُرْنًا حَرُهُ باق



لُوْ كَانَ يَشْفِي سَقِيمًا وَجُدُ ذِي رَحِم أَبْقَى أَخِي سالمًا حُزْني وإشْفاقي أُوْكَانَ يُضْدَى لَكَانَ الْأَهْلُ كُلُّهُمُ وما أُشَمِّرُ منْ مَال لَـهُ وَاق لُكِنْ سَهَامُ الْمَنايا مَنْ يُصِبْنَ لُهُ

لَــمْ يَشْفه طــبُ ذي طبُ ولا راق

(الأبيات منسوبة إلى الخنساء في أكثر من مصدر)

نلحظ أجواء النص تتناغم من حالة الحزن وعاطفتها لا سيما في البيت الثاني ﴿فَأُوْرَثَنِي عِنْدَ التَّفَرُّق حُنْنًا حَرُّهُ باق،، فلم تقل الفراق إنما النفرّق الختلاف الدلالة في اللفظتين، لأنَّ دلالة النفرّق تعني وجود فعل الاجبار على الفراق، وهو ازهاق الروح بقتلها قصدًا، فأكَّدت الشاعرة حادثة مقتل أخيها، ومن ثم نلحظ أنها استعملت أدوات القتل في الرثاء في بيتها الأخير «سِهام المنايا»، واستعارة لفظة سهام، توكيد أمرين مهمين: التفرّق الذي حدث بسبب القتل، ولم يكن الموت بطريقة طبيعية، والثاني وعي الشاعرة النقدي واللغوي في استعمال الألفاظ، بما يناسب الموضوع والرؤية التي تنوي زراعتها في ديوان الشعر العربي.

واللافت، أن الشواعر كتبن بكلّ الفنون الشعرية بما فيها الهجاء الذي بالرغم من قُلْته عندهنّ، فإنّهنّ أجدن به معبرات عمّا يغلى بدواخلهنّ من خصوم، وتحديدًا تلك الخصومة التي وقعت بين عابدة الجُهينة، امرأة عم أبي محمد الحسن المهلبي، وأبي جعفر محمد بن القاسم الكرخي، لمّا ولي الوزارة؛ فكتبت في هجائه:

شاورَني الكُرْخيُّ لمّا دَنا النَّيروزُ، والسِّنُّ لَـهُ ضاحكَـهُ فَقال: ما نُهدى لسُلْطاننا

منْ خير ما الكَفُّ لَـهُ مالكَـهُ

قُلْتُ لَـهُ: كُلُّ الهَدَايا سِـوى مُشورتي ضائعة هالكة

لم تتردد الشاعرة عن إثارة السخرية على خصمها وسلب سلطته المادية والمعنوية التي بدأت من تنكيره بقولها «شاوَرَني الكَرْخي) فلم تقل الوزير أو اسمه، وإنما الكرخي بمطلقها، وهو لقلب مكاني يدلّل على النصف الثاني من بغداد، ويُنسب إليه كل من يسكنه. يقال عن الكرخي بمعنى من عوام أهل الكرخ، فنرى أنها نفت عنه سلطته ومنصبه المادي، ولم تكتف بسلب المنصب المادي بل كلَّاته بالمعنوي الذي نجده بتأكيدها على استعمال لفظة المشورة «شاورني مشورتي» التي تعلن العلاقة الوثيقة بينهما، ما أتاح لها أن تفرض سلطانها المعنوي عليه ويحلُّ عقلها في جسده وتنعدم الفائدة من عقله «قُلْتُ لَهُ : كُلُّ الهَدايا سِوى مَشورتي ضائعة هالِكَة ">؛ فهذا القول اللفظى أزاح السلطة الفعلية من الوزير نفسه، وتحول إلى شخص الشاعرة التي كشفت رؤيتها عن الحكم المعنوي الذي كان يجري بمشروتهنّ، وجرى على هذا الحكم الشعري أيضًا، وتحديدًا عند الشواعر الإماء؛ فيذكر الأصفهاني أن الشاعرة عنان الناطقية، جارت

كتبن بكل الفنون الشعرية بما فيها الهجاء

كبار شعراء العصر العباسي، ومنهم العباس بن الأحنف، ولها حوار شعرى مع أبي نواس، في المساجلات الشعرية، ولعل رأي ابن المعتز كان دقيقًا في بيان مكانة الشواعر الإماء، لا سيما الجارية فضل، قال عنها: « كانت فضل الشاعرة من أحسن خلق الله حظًا وأفصحهم كلامًا، وأبلغهم مخاطبة وأثبتهم محاورة وكانت تهاجى الشعراء ويجتمع عندها الملوك والأدباء، ولها في الخلفاء مدائح كثيرة». ومما يروي على مقدرتها في إجازة الشعراء ذلك أن الخليفة المتوكل، قال للشاعر على بن الجهم، قل بيتًا وقل لفضل الشاعرة تجيزه قال:

لاذَ بها يَشْتَكي إلَيْها فَلَمْ يَجِدُ عنْدَها مَلاذا فأطرقت هُنيئة قم فقالت:

تَهْطُلُ أَجْفَانُهُ رَذَاذَا فَلَـمْ يَــزِلْ ضارعًــا إلَيْهـا فعاتَبوه فَزادَ عشقيًا فُماتُ وَجُدًا فَكانِ ماذا؟

نرى في البيتين مجاراتها في المعنى والقافية والمبنى وسعة الوصف وتكثيفه في الدلالات في الأفعال المضارعة التي بيّت حالة العاشق في كل زمان. ولها قصيدة في سعيد بن حُميد الكاتب، تبيّن صور المرأة العاشقة.

في وَجْهه وتَنفُسي يا مَنْ أَطُلْتُ تَفَرُّسي أفْديك منْ مُتدلّل يُزْهي بقتل الأنفس تُ بَلى أُقَـرٌ أنـا المُسـي هَبْني أُسَـأتُ ومـا أُسَـأ أَحْلَفْتَنِي أَلَّا أُسا رِقَ نَظْرَةُ فِي مَجْلسِي أَثْنَعْتُهِا بِتَفَرِّسِ فَنَظَرْتُ نَظْرِةً مُخْطِئ ونُسيتُ أنِّي قُدْ حَلَفْتُ فَما عُقوبَةً مَنْ نُسي؟ يحفل النص الشعري بالسرد الذي يكشف عن واقعة الحب في المجلس، وجاءت الصور الشعرية مشهدًا متكاملًا لواقعة الحب التي ركزت على النظر والعين وشكلهما، لأنها المفتاح الأول لبوابة العشق والعتاب والصدود، وكلها اختزلتها في مقطوعة شعرية واحدة، تحتضنها لغة الغزل الحسى والاعتذار لغضب الحبيب

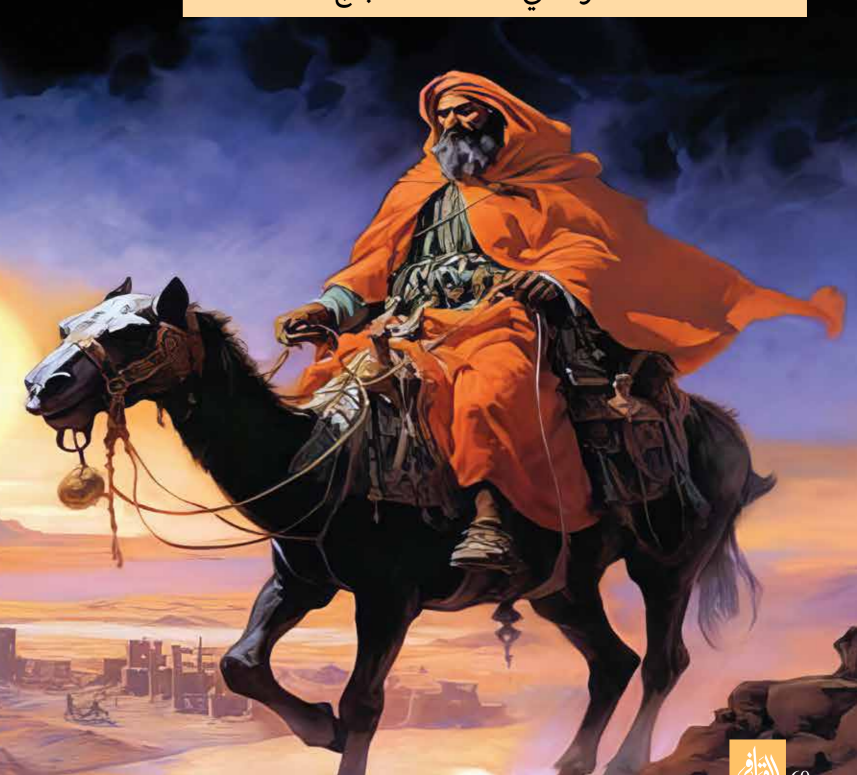
إن ما يميز شعر الشواعر العربيات قديمًا هو الوعى في بناء النص، وتوكيد شاعريتهنّ، عبر استعمال لغة البوح الأنثوية والإيقاعات السريعة. كما أننا لم نر في أبياتهن أيّ تعقيد لغوي أو غموض شعري، بل نجد الوضوح التام في نصوصهن وكذلك عند شواعر العصر الحديث، ولكن بإتقان عال لبناء القصيدة وتشعب الموضوعات الشعرية التي لم تقف عند حدود العاطفة، بل حضرت فيها المدينة وتحولات العصر ومعارفه

58 (ق) - نوفمبر 2024

عاش في الجاهلية والإسلام وناهز عمره المئة

سُحَيْم بنُ وَثيل..

الشاعر الذي استنطقه الحجّاج





للشعراء المخضرمين حضور خاص، فهم حضور خاص، فهم جمعوا دفتي الشعر في عصرين متباينين وإن كان اللّحق امتدادًا للسابق في بيئت ولغته وإنسانه؛ فمنهم من أسلم وانقطع عن

الشعر، مثل لبيد بن ربيعة، ومنهم من لم يسلم، ومات على شركه، مثل دُريد بن الصّمة، ومنهم من أسلم وازداد شانه في الإسلام، مثل حسّان بن ثابت شاعر الرسول-صلّى الله عليه وسلّم.

### كان سيّدًا شريفًا وفارسًا لا يشقّ له غبار

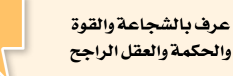
ومن الناحية الفنية نكاد لا نجد فرقًا كبيرًا بين شعر الفترتين، إلّا في التخفف من المبالغات الفنية، في حين نجد تغيرًا طفيفًا بدأ يبدو من الناحية الموضوعية في أن تنطبع الأفكار بنفحة إسلامية، وتحمل شعار الدعوة لدى بعضهم

وشاعرنا سُحَيْم بن وَثيل بن عمرو الرياحي 60 هـ شاعر مخضرم عاش في الجاهلية والإسلام، وناهز عمره مئة عام، و هو بذلك من المعمّرين كسلفه حسان الذي عمر مئة وعشرين عامًا، نصفها في الإسلام. كان سحيم ذا مكانة في قومه فقد كان سيدًا شريفًا وفارسًا لا يشق له غبار، عرف بالشجاعة والقوة، والحكمة والعقل الراجح.

وترجّح المصادر أنه عاش أربعين سنة في الإسلام، كما هي الحال عند ابن سلّم الجمحيّ، في كتابه «طبقات فحول الشعراء» الذي جعله في الطبقة الثانية من شعراء الإسلام، وقال «سُكيْم بنُ وَثيل شاعر شريف، مشهور الذكر في الجاهلية والإسلام وقومه بنو يربوع كانوا من أشراف العرب، وشجعانهم، وأبطالههم». وكذلك ذكره ابن دريد في كتابه «الاشتقاق».







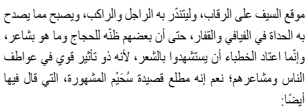
«ومن رجالهم سُحَيمُ بن وَثيلِ الشاعرُ، عاشَ في الجاهلية أربعين سنة وفي الإسلام ستين سنة، وله عقبٌ في بادية الكوفة».

وهو على الرغم من ذلك شاعر مقل، لم يصلنا منه سوى قصيدة مطوّلة واحدة، فضلًا عن عدد من المقطوعات، لكن ذلك لا يحط من مكانته شاعرًا، بل إن ما وصلنا منه يدلّ على أنه شاعر متمرّس شعريًا، وله في الشعر باع طويل لا يقلّ عن الشعراء المكثرين، فضلًا عن أن له مقياسًا في شعراء الواحدة الذين خلّدتهم قصيدة، وعدلت ديوانًا من الشعر

ولعلّ شخصية ذات حضور قوي في تاريخنا كان لها أثر كبير في تخليد الشاعر وشيوع اسمه، والتغنّي بشعره؛ نعم، إنها شخصية الحجّاج بن يوسف الثقفي، الذي ولي العراق، فارتقى المنبر، وحسر عمامته عن رأسه، وصاح قائلًا:

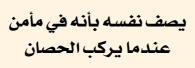
أنا ابْنُ جَلا وطَلاّعُ الثّنايا

متى أضع العمامة تعرفوني لينتشر هذا البيت انتشار النار في الهشيم، وليقع على آذان أهل الكوفة



وإنَّ مَكَانَنا مِنْ حمْيَـرَيُ مَكَانُ اللَّيْثُ مِنْ وَسَطَ الْعَرينِ وإنِّي لا يَعُودُ إِلْيَّ قِرْنِي غُدَاةَ الْغُبُ إلا في قَرين عَقَـرْتُ البُـزْلَ إِذْ هـيَ خاطَرَتْنـي فَما بالي وبالُ ابْنَيْ لَبون وماذًا يَـدُري الشّعراءُ منّي وقَدْ جاوَزْتُ حدُّ الأَرْبَعين أَخُو خَمْسِينَ مُجْتَمِعِ أَشُدِّي ونَجَّذَنِي مُداوَرَةُ الشُّوون

إن هذه القصيدة التي يجمع فيها سُحَيْم بين الفخر بالذات والفخر بالقبيلة، تشكل لوحة فنية ولوحة لغوية، فضلًا عن كونها لوحة موسيقية عذبة؛ ففي البيت الأول استشكلت كلمة «جَلا» على اللغويين، ليعدّها بعضهم نعتًا لمنعوت مقدر «أنا ابنُ رَجِل جَلا» ليسترسل بعدها في مجموعة من النعوت الدالَّة على عظم ذاته وعظم قومه، فمكانته في قومه عالية، ومكانة قومه



في حمير يرسمها عبر صورة الليث الذي يتوسط عرينه، في إشارة إلى المهابة والقوة. ليصور بعدها سطوته في المعركة وفروسيته وفتكه. وينتقل بعدها بصورة لافتة إلى بيان مرحلة عمرية تتَّسم بالرجاحة والعقل والقوة، فهو تجاوز الأربعين ودخل إلى مشارف الخمسين، وقد نجذته الخبرات وأحكمت بصيرته الشؤون.

ويختار لقصيدته بحر الوافر، وهو بحر ذو حساسية موسيقية عالية و لا سيما اقترانه بقافية ذات إيقاع خصب، يتمثل بالنّون المكسورة المسبوقة بحرف مدّ تتناوب فيه الياء والواو. إن هذا الإحساس الموسيقي جعل من تجاوب الموسيقا الداخلية، عبر إيقاعات جذابة تجعل القصيدة لوحة موسيقية متكاملة؛ فانظر إلى نهايات الشطر الأول من كل من الأبيات السابقة، تجده منتهيا بالياء المكسور ما قبلها، فضلًا عن كثرة ورود حرف النون داخل الأبيات (إنّي، قَرني، خَمسين، نَجّذني ..)

والقصيدة على ما يبدو من قول الشاعر «أخو خمسين» كتبت في الجاهلية، وهي تحمل تلك النزعة الجاهلية من الفخر بالذات والقبيلة.



العدد (63) - نوفمبر 2024





## له في الشعر باع طويل لا يقل عن الشعراء المكثرين

والشاعر الذي يضمّى بنفسه لنصرة قبيلته، يضمّى بماله في نصرة

تلك القبيلة، وهي صفات الوجهاء في أقوامهم: لُهانَ بما يَجْني عَفيـرٌ وجَحْدَرٌ

وذو السَّيْف قَـدْ دَنِّي لَهـا كُلِّ مَقْرَم ألا لا أبالي أنْ تُعَـدُّ غَرامَـةً

عَلَىً إذا ما حَوْضُكُمْ لَـمْ يُهْدَم

و هو إلى كل ذلك يعتزٌ ، بأن أل رياح هم عمومته وخؤولته، و هو يذكرُ ذلك نصًا، مشيرًا إلى أصالة نسبه من قبل الأب والأم، يقول:

أَلَيْسَ الأَكْرَمونَ بَني رياح نَمَوْنِي مِنْهًا مُ عَمِّي وَخَالِي

والفارس الشجاع نجده الأقرب دائمًا إلى وصف رفيقه في الحل والسفر، في السلم والحرب، وليس للفارس ما هو أقرب من فرسه؛ يقول سحيم واصفًا حصانه، وواصفًا نفسه أنه في مأمن عندما يركب ذلك الحصان، كما هو الأسد في مأمن في غابته:

### وهَمّام مَتى أُحْلُلُ عَلَيْـه

في المقابل يستدعي الحطِّ من مكانة الآخر وقبيلته؛ ولسُحَيم صولات كثيرة في الهجاء، يقول في هجاء أحدهم، وقد جرده من صفة حسنة لدى العرب وهي الحرص على الجيرة، بل أسبغ عليه صفة الغدر والعدوان على الجار: لُقَـدُ كُنْتَ جِـارَ بَني هُجَيْنَــةَ قُبْلُها

وقد وظَّف الشاعر أسماء الفتياتُ مثل: مَى وهند وحدراء وسلمي وغيرهن، في كثير من مقطعاته، وفي أكثر من غرض، وفي معظمها -وإن تبدّت في ثوب الغزل- فإنها ترسم لنا تلك العتبات التي كان ينطلق منها

### هُــمُ قُتَلــوا المُجَبّــهُ وابــنَ تَيْــم



# يَحلُّ اللَّيْثُ في عَيْصِ أمينِ

وإذا كان الفخر بالذات والقبيلة يستدعى التميز والتفرد، فإن الهجاء

### فَلَـمْ تُغْن شَـيْئًا غَيْرَ قَتْـل المُجاور

الشعراء إلى أبواب أخرى:

### أَلا لَيْسَ زَيْنُ الرَّحْلِ قَطْعٌ ونَمْرَقٌ

ولكن زُيْن الرَّحْل يا مَي راكبُه

ويقول أيضا:

### مَتى أَحْلَلُ إلى قُطْن وزَيْت وسَـلْمَى تُكْثَـرُ الأصْـواتَ دونـي

على أن لغة الشاعر، عمومًا، تحفل بالأسماء سواء كانت أسماء أماكن أو وقائع أو أشخاص، وهو أمر شائع في شعرنا الجاهلي، وهي لغة جزلة متينة اللفظ قوية السبك، ومن ذلك:





العدد (63) - نوفمبر 2024

شخصية ذات حضور قوي في

تاريخنا كان لها أثركبير

ذيادَ غُرائب الإبل النّهال

نَجِيًا وما يَخْضى عَنْ الله يُعْلَم

وإن كان جلّ ما وصلناً من شعره يتّشح بثوب الجاهلية، فإننا نجد

والمقطّعات التي تأتلف من البيت والبيتين تنمّ عن توثيق بعض

المناسبات وتتَّسم عمومًا بلغة محكمة وانزياحات خفيفة تتمثل في رسم

ملامح الصور الحسية عبر التشبيهات، فضلًا عن استعماله كثيرًا من

المحسنات البديعية، كالطباق والجناس، وصياغته للجملة الشعرية وفق آلية

سُحَيْم بنُ وَثيل، شاعر مخضرم تصدر مشهد الشعر العربي في عصري

الجاهلية والإسلام، واستطاعت قصيدته «النونية»، أن ترتقى به إلى مصاف كبار طبقات الشعراء، وإذا كان كثير من شعره قد فقد وضاع، فإن ما وثقته لنا المصادر ينم عن شاعرية متوقدة، وفروسية متفردة، فضلًا عن

وشعره الذي ينوع في تناول البحور يحمل كثيرًا من الأراجيز القصار على شكل مقطعات أرجوزية، وهي تحمل الأغراض والأهداف ذاتها، ولا

وتبقى العلامة الفارقة في شعر سُحَيْم هي «النونية» التي كرّس نفسه

في إيصال صوت سُحَيْم إلى العامة، عبر استشهاده بالبيت المشهور من القصيدة، ومن المعروف أن الحجّاج من أهل الفصاحة والبلاغة والدهاء.

واضطّربَ القَوْمُ اضطّرابَ الأَرْشيةُ

هُناكُ أَوْصني ولا توصي بيَـهُ

الانتماء القبلي الذي يوثق الفخر بالقبيلة كما يعلى من قيمة الذات.

يفرقها سوى أنها من مشطور الرجز بنية وإيقاعا، ومن ذلك قوله:

إنِّي إذا ما القَوْمُ كانوا أَنْجِيَـةٌ

وشُدُ فَوْقَ بَعْضهم بالأوْريَـةُ

إنِّي على ما فيَّ منْ تُخَـدُّدي

بعض الأبيات هنا وهناك تتشح بنفحات الإسلام، وتحمل المعانى والقيم

وذادوا بَـوْمَ طَخْفَـةَ عَـنْ حماهـم

فَسَـبَّحْتُ فـي الظُّلْماءَ لَمَّـا رَأَيْتُهمْ

التقديم والتأخير في في بعض التراكيب

الإسلامية، يقول:

تُنوحُ عَلَيْهُما سُودُ المَال





# طريق إلى التأويل



فاطمة الشّهْري السعودية

ولا تَبْتَئُسُ بِالبَيْنِ بُـؤسَ الأوائلِ يُنادي على الأحباب في كُلِّ ساحِل تَبَدَّتْ لَـهُ ذِكْراهُ بَيْنَ الْمَنازِلِ فلا دُمْعَ يَشْفِي الرّوحَ مِنْ فَقْدِ راحِل حنينًا .. وباتَتْ بَيْنَ سُوْل وسائل وحَتّى تَلاشى الخَوْف مِنْ سَوْطٍ عادِل بِبَعْض مِنَ التَّدْكارِ عَنْ كُلِّ آفِل طَرِيقًا إلى التّأويلِ بَيْنَ المَجاهِلِ تَعِبْنا مِنَ التَّجْديفِ مِنْ غَيْرطائل يَحينُ على الأَرْواحِ وَقُتُ النَّوازِلِ يُزيلُ غُبارَ الشَّكَ عَنْ قَلْب عَافِل كُما ضاعَ في التَّرْحـال جُهْدُ المُحاول فَلَـمْ يَسْلَم البُنْيانُ مِنْ جـور وابل تَـزولُ هُمـومُ العُمْـرعَـنْ كُلِّ كاهِـل إذا خانَتِ الأَقْلامُ وُدً الرَّسائل

أَقِهُ بَيْنَ جُدُرانِ البُيوتِ الأَواهِلِ ولا تَجْعَل الأيّامَ تُنْسيكَ مَنْ مَضى فَكَـمْ واقِفِ واسْـتَوْقَفَ الدَّهْرَ حِينما كَــذاكَ قُلــوبُ الوالهيــنَ تَفَجّــرَتْ أُدارَتْ كـوُوسَ الحُزْن حَتّى بــه ارْتَوَتْ وحَتّى تَساوى الصَّرْمُ والوَصْلُ واكْتَفَتْ وغابَتْ عَـن الرّائـي رُؤاهُ ولَـمْ يَجدُ فَيا لَذَّةَ الأيّام .. يا حَسْرَةَ النّوى تَعبُنا منَ الآمالِ إنْ حانَ وَفْتُها وما زالَ وَشْمُ الفَقْدِ في الكَفِّ ظاهِرًا تَضيعُ أَمامَ الوَجْدِ أَبْياتُ عاشِق بَعيدًا بَنَيْنا الحُلْمَ خَوْفَ انْهدامه فَيامَنْ لَـهُ تَحْياالقُلوبُ ومَـنْ بهِ إِلَيْكَ يَعِودُ الحائرونَ فَكُنْ لَهُمْ

## لا ماءَ إلا الدَّمع

لا ماءَ إلا الدُّمْعُ والكَلْأ سِيَّانِ مُخْتَلِفٌ ومُؤتَلِفٌ إنْ لَـمْ يَكُـنْ فِي القَلْبِ مُتَّـكَأُ

هَربُوا من التّاريخ وانطَفأُوا ما أَدْرَكُوا الرُّؤيا ولا امْتَلأُوا هـم خاسِرونَ.. ألَـمْ يَـروْا ألَمًـا أعمَـى يُحاصرُهُـمْ وما عَبِـأُوا النَّـارُ تأكلُهُــمْ على قَلـَـق والفَلْسَـفاتُ بفكْرهِـمْ صَـدَأُ لَمْ يَغْسَـلُوا الأَرْواحَ حيـنَ صَحَوْا ﴿ حَتَّـى عَلاهـا الشَّـكُ والْخَطـأُ حتّى ارْتَهَتْ في اللَّيْلِ دُون غَد المُنفِقُونَ حِياتَهُمْ عَبَثًا زُلْفَى لِيَرْضَى الْعَابِثُ الْمَلْأُ الذَّابِحُونَ الحُبِّ وهُو نَدى يجتاحُهُمْ مِنْ فَرْطِ ما رُزِئُوا هَـذِي دِيَـارُ العارفيـنَ هَـوىً قَـدْ أَقْفَـرَتْ حتّـى بَكَتْ سَـبَأُ مَنْ يا تُرى يَرُوي حِكايَتَهم للمُوجَعِينَ إذا هُم انْتسَأُوا ما لِلْجِراح كَرامَـةٌ زَعَـمُوا هَـذي الجراحَ بِقَوْلِهِـمْ نكَـأوا لا هُدْهُــدٌ فــي الجُــرْفِ يَرْقُبِهِمْ ﴿ يَتْلُــوِ الْخُــطِي.. والغايــةُ النَّبِــأُ مُـذُ أَلْفِ عامِ والمَدَى سُرُجٌ والعابرُونَ إلى الضّياءِ نَاأُوا لَـمْ نَخْتَبِئُ إِلَّا لِنَحْرُسَــهُمْ حَتَّى الصَّباحِ فَلِـمْ هُـمُ اختَبَأُوا



محمد أحمو الأحمدي المغرب



### نداء

عَنْكَ ساءَلْتُ ما سأَلْتُكَ عَنَّا

عشت فيها وكم تخبَّأتُ منّا

هي تـزُدادُ كُلُّمـا زدْتَ رَنَّا

صَيْدَ ذكري منْ واحد لا يُثَنَّى

فَاهْتَدَيْنَا بِلامِع حينَ تُهْنَا

فَهْيَ رامَتُ كُما لقَلْبكُ رُمُنا

بأنَّا مِنْ عالَـم لا يُكنَّـى

وحَمَلْنِاكَ وادَّرَأْنِاكَ عَيْنِا

عاد لِلدّار بعْدُما كمْ تمنّى

وَدُع القَلبَ بَيْنَنا يتَهَنّا

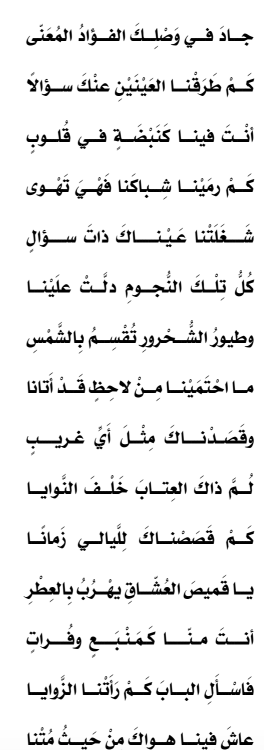
وقَبَسْناكَ شَمِعَةً حَيْثُ طُفْنا

خَصيمًا، فمَنْ سواهُ قَدَدْنا

جَريا فيك كَيْثَ نَشْرِبُ منّا

إذْ هرَعْنا لَمّا علَيْكَ سُبِلْنا

مارَحَلْنا.. بَلْكَيفَ بِالْمَوْتِ عِشْنا





إياد هاشم العراق

رمل يحلم

سَـقاها بِعَيْنَيْهِ، وأَوْمِي إلـي القَحْطِ

إذا هَبَط وا.. أَتْعِس بِمَن حَلَّ مِنْ رَهْطٍ

ردوا الثَّلْجَ، لا نارٌ تَهُبُّ بلا نِفْطِي

وخارجَ أَحْلام السّواقي نَفَوْا شَرْطي

فَأَبْتَـلُ أَحْيانًا، وأغْرِقُ مِن فَـرْطِ

لْأَقْبِسَ طَبْعَ النَّجْمِ مِنْ شَرِرِ السِّقْطِ

فَجودُكِ.. أَنْ تُغْرِي نَدايَ بِأَنْ أُعْطي

على النَّوْم مِنْها، والْتِفاتُ مَدَى القُرْطِ

إذا انطلقَتْ نَحْو الطّرائدِ لا تُخْطي

يُترْجِمُ ما يُحْكى عن الأُكُل الخَمْطِ

فَمنذُ متى لَمْ يَطْفُ قَلْبِي مَع البَطِّ

نِداءُ الصَّدى: يا ساجعاتِ الصَّدى حُطّي

عَبَرتُ بِمِجْدافي إلى آخِر الشَّوْطِ



عبد المنعم حسن محمد

أُوشًى وأُلْغىي.. كالرّياح على الشَّطِّ فَهَـلْ عَرَفوا التّاويلَ مَـنْ قَراوا خَطّي كَمَـنْ دُسَّ في صَـدْر المَتاهَـةِ بذْرَةً سَماءً سَماءً يَـمُلأ البُعـدُ وُجْهَتي يَحُطّ ونَ في ظِلِّ الخُواءِ رحالَهُمْ أَمُــدُّ جُذوري حَيْـثُ مَدّوا سـياجَهم وأَرْتَجِلُ الإبْحِارَ في صَخْر لَغُوهِمْ خَلاصي إذا أرْخَتْ غِلالهُ نارها خُذي مِن دَمي مِقْدارَ ما تَمْنَحينَهُ وما أَشْرَقَ الإغْراءُ إذْ طافَ طائفٌ سِـوى في مَجـال أَعْتَريه، وأَسْـهُمي خَطَـرْتُ ببـال الغَيْـم، راوغَ وانْحَنى ولاذَ بعُرس الماء شَعْبُ من القطا وحَطُّ يَمامٌ، واحْتَفي الظُّبْي، وارْتَوى إذا ابْتَ دَرَ الوقتُ المُحالُ انْطفاءَهُ



# الكِتابُ في الشِّعر العربي..

خَيْرُ جليسٍ وأَوْفَى صَديق

العربية.



تعدّت وظيفة الشّعر العربي، على مدار العصور والأزمنة، الحدود اللغوية والتعبيرية الأولية، وزخر برؤى ودلالات كثيرة، تفوق مستوى التواصل الخطابي وتتجاوزه إلى مستويات متقدمة من التواصل الحضارى؛ فقد تحول إلى ديوان العرب الذي يوثق التطور الإنساني بكل أشكاله، وأصبح جزءًا لا يتجزَّأ من قواعد الهُويَّة

د. حنین عمر



وقد عمد الإنسان إلى حفظ النصوص اللغوية، وتحديدًا الشعرية منها منذ القدم، ومنذ اختراع الكتابة في عصور ما قبل التاريخ، فبدأ باستخدام الألواح الطينية وأوراق البردي في حضارات ما بين النهرين، وعند قدماء المصريين، حتى وصل إلى اختراع الورق والطباعة، ليصبح الكتاب الأداة المُثلى لنقل كلّ العلوم والفنون، وحمايتها من النسيان والاندثار.

ومع الانتقال من عصر الشُّفاهة إلى عصور التدوين في العالم العربي، ظلّ الشعر حاملًا لهذه الإحالات والرؤى المتنوعة على مختلف المستويات ومحمولًا؛ فقد حملته الكتب بين صفحاتها للحفاظ عليه، وحمل هو بالمقابل دلالة «الكتب»، ضمن نسيجه اللغوي، فاستخدمها الشعراء في صورهم الشعرية بطرائق مختلفة ومبتكرة. وإن شئنا تعريفًا لهذه الدلالة، فإننا نجد في «لسان العرب»، لابن منظور أن «كِتاب: جمعها كُتُبٌ وكُتْبُ اسم لما كُتب مَجْمُوعًا. والكِتابُ مصدر، والكِتابةُ لِمَنْ تكونُ له صناعةً، مثل

### الكتاب صديق الشعراء

وقد استخدم الشعراء العرب «الكتاب» في كثير من نصوصهم، وعلى أوجه عدة، منها ما كان مقصودًا به المراسلات في العصور السابقة، ومنها ما كان المقصود به الكتاب بمعناه الشامل. ولعل من أهم مسارات هذا الاستخدام، ما خرج به من عالم الأشياء الجامدة إلى فضاءات الأنسنة، فتحوّل أنيسًا وصديقًا وفيًّا للشعراء، يمدحونه ويصفونه بأجمل الأوصاف وأرقاها، كأنّ في ذلك نوعًا من إثبات قيمته وأهميته، وإشارة واضحة

ولعلّ من أشهر ما قيل عن الكتاب في هذا السياق وأجمله، ما جاء في

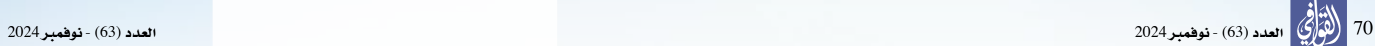
### أُعَــزُّ مَـكان في الدُّنَى سَــرْجُ سـابح

وخَيْرُ جَليس في الزُّمان كتابُ

إذ يصف الشاعر الكتاب بأنه خير جليس في الدُّنيا، والجليس لا يكون إلَّا إنسانًا، ويكون عادة من الأصدقاء المقرّبين، وبهذا فقد أنسن أبو الطيّب، الكتاب، بل جعله أفضل رفيق بين البشر، وجمع في قوله ما بين قيمة القراءة وفضل ركوب الخيل، فربطه بالفروسية ورغم أن البيت جاء ضمن قصيدة طويلة من 43 بيتًا على بحر الطويل، فإن بريقه كان الأقوى والأبقى، فظلّ محفورًا في ذاكرة الناس لشدة صدقه وصواب فكرته.

غير أنّ الجاحظ سبق أبا الطيّب إلى هذا المعنى الذي يؤنسن الكتاب، ويحوله إلى صديق، بأكثر من مئة عام، في قوله:











# في كثير من نصوصهم

أُوْفى صَديق إنْ خَلَوْتُ كتابي أَلْهُو بُهُ إِنْ خَانَنِي أَصْحَابِي لا مُفْشيًا سِرًا إذا أوْدُعْتُــهُ وأفوزُ منه بحكمة وصواب

لَـمُ أَجِـدُ لِي وافيًا إلَّا الكتابِـا صاحبٌ إنْ عبْتَـهُ أَوْ لَـمُ تَعبْ

لَيْسَ بالواجد للصّاحب عابا كُلُّما أَخْلَقْتُـهُ جَدُّدَنيَ

وكَساني منْ حلى الفَضْل ثيابا

ووُدادٌ لَـمْ يُكَلِّفْنـي عتابـا

وهنا يتجلِّى الكتاب صديقًا وفيًا، يصون الأسرار ويصدق في النَّصحُ والتوجيه؛ وقد استمرّ تداول هذه االفكرة حتى العصر الحديث، وظلّ الكتاب صديقًا للشعراء على مر الأزمنة؛ يقول أحمد شوقى:

أَنا مَنْ بَدُّلَ بِالكُتْبِ الصِّحابِ ا

صُحْبَـةٌ لَـمْ أَشْـكُ منْها رَبِنَـةً

وفي القصيدة نفسها، يكرر شوقي، فكرة الكتاب الصديق، ويوصى بأهمية التركيز عند اختياره لضمان فائدته، فيقول:



فَتَخَيَّرْهِا كُمِا تَخْتِارُهُ وادَّخرْ في الصَّحْبِ والكُتُّبِ اللِّبابِا صالِحُ الإِخْوانِ يَبْغيكُ التَّقي ورَشيدُ الكُتُب يَبْغيكَ الصّوابِ

ويجعل الشاعر السوري سليم عنحوري، من الكتاب حبيبًا وأنيسًا وجنَّةً في دنياه، فيقول:

جَنَّـهُ الدُّنْيـا كتـابٌ فيـه للنَّفْس غـداءُ وحبيب ذو وَلاء وأنيس ذو وفااء

### في مديح الكتب:

كما وصف الشعراء الكتب ومدحوها، ونظموا في فضلها وأهميتها، وأنزلوها منزلة عليا في قصائدهم؛ فها هو أبو هلال العسكري، من العصر العبّاسي، يرى أنّها أهم من السيف وأقوى منه في تأثير ها، فيقول:

الكُتْبُ عَقْلُ شَوارِدِ الكَلِم والخَـطُّ خَيْـطُ فرائـدِ الحِكـم بِالخَطِّ نُظُمَ كُلُّ مُنتَثِر منْها وفُصًٰلَ كُلُّ مُنْتَظم والسَّيْف وهْوَ بحَيْثُ تَعْرِفُهُ

فَرْضٌ عَلَيْه عبادَةُ القَلَم وقد مدح بعض الشُّعراء مؤلفاتهم من الكتب أو مؤلفات غير هم، وكتبواً عنها أبياتًا تصف رؤيتهم لها وإعجابهم بها، وهذا من الخصائص التي تميّز الشُّعر العربي في استخدام الدلالات بشكل واسع ومبتكر؛ فها هو السراج البغدادي، مؤلف كتاب «مصارع العشاق»، يوشّح فصول هذا الكتاب

# الجاحظ يؤنسن الكتاب ويحوّله إلى صديق

بأشعار كثيرة، ويصف فيها محتواه وعلاقته النفسية به، ومما جاء فيه:

كتاب مصارع أهل الهوى ومَنْ فَتَكَتْ فيه أيْدي النَّوي

تَكَلِّفَ تَصْنيفَ لُهُ عَاشِيقٌ

### عَفيفٌ الضَّمائر جَمَّ الجَوي

وبعد عصور يتكرّر المشهد، إذ سار الأديب المصرى عبّاس العقاد، على النهج نفسه، ووصف إبحار كتابه في رحلته المجهولة نحو القرّاء في قصيدة مطلعها:

### هــذا كتابـي فـي يَــد القُـرَّاء

يَنْزِلُ في بَحْر بلا انْتهاء وفي حاشية كتاب «الأشباه و النظائر»، أبيات الفقية المصرى أحمد بن محمد الحموى، يصف فيها إعجابه الشديد والمبالغ فيه بالكتاب:

كتابٌ لَـوْ تَأْمَلَـهُ ضَريـرٌ

لَعادَ كُريهَتاهُ بلا ارْتياب ولَـوْ مَـرَّتْ حَواصلُـهُ بِقَيْـر

لُعادَ الْمَيْتُ حَيًّا في التَّراب

أما صفى الدين الحِلِّي، فقد نظم على بحر السريع أبيات مدح كانَ موضوعها كتاب «المثل السائر في أدب الكاتب» لمؤلفه ضياء الدين بن الأثير:

هـذا كتـابُ المَثـل السَّائر في أدُب الكاتب والشّاعر

أَلَّفَهُ نَجْلُ الأَثيرَ الَّذي أُبِـرُزُهُ كَالْكُوْكِـبِ

فكم به من زهر ناضر في الُحُسْــَن أَضْحــى نُزْهَــةَ النَّاظر

إذا بَدا مَعْناهُ قالَ الورري

كُـمْ تَـرَكَ الأَوَّلُ للأَخـر و من طرائف الحلِّيّ، أنه روى شعرًا عن تمنّعه عن إعادة كتاب أعجبه

إلى صديقه الذي أعاره إياه، متحجَّجًا بأن الخطِّ فيه غير واضح، فيقول: يُسائلُني صَديقي عَنْ كتاب

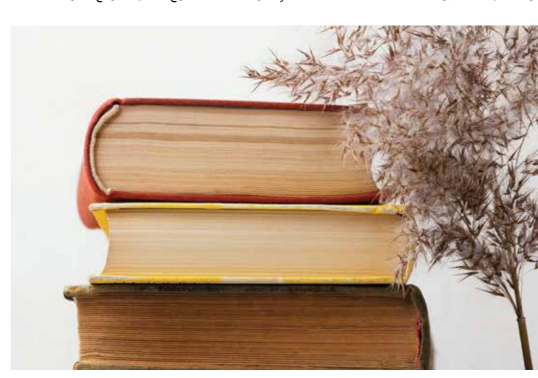
فَأُنْكِرُهُ وأَشْغَلُ عَنْـهُ بالي

وأَزعُهُ أَنَّهُ خَطٌّ سَقِيمٌ

وطرسٌ دارسٌ كَالشِّنِّ بالي مَخافَـةَ أَنْ أَرومَ لَـهُ ارْتجاعًـا

فَيَقْطَعَ دونَـهُ حَبْـلَ الوصال





العدد (63) - نوفمبر 2024





### صفيّ الدين الحلّي رفض إعادة كتاب استعاره

ويتحدث الشاعر المصرى نجيب حداد، عن كتاب أعجب بما فيه من أشعار لشعراء من العصور القديمة:

فَيا لَيْتَنِي الطَّفْلُ الَّذِي تَسْتَقَدَّهُ

فأَنْقَ عِي الَّذَي يَلْقَى وأَتْلُو الَّذِي يَتْلُو

هـذا كتـابٌ بـه نَشْـرُ الرِّياحيـن يُغْنِي المُطالِعَ عَـنْ كُلِّ الدُّواوين في كُلِّ نَـوْع لَـهُ عُـرْفٌ يُضَوِّعُـهُ كأنَّ أَنْواعَـهُ زَهْـرُ البَسـاتين نَفائسٌ كُنَّ للأنْفاس تَذْكِرَةً بِكُلِّ مَعْنَى بِحُسْنِ السَّبْكِ مَقْرون ومن طرائف الشعراء أيضًا، في وصفُ علاقتَهُم بالكتب مَا جاء في أبيات أحمد بن ذي الفقار بن عمر الكاشف، التي كان موضوعها غريبًا وغير مسبوق، فقد تحدث عن «كتب الأطفال»، وكيف هيّجت في نفسه تَخُطُّ يَـدُ البُكاء بَـه سُطورًا شجن حنينه إلى طفولته: بَعَثْتَ بِكُتْبِ الطَّفْ لِ مِنْكَ هَدِيَّةً فُعاوَدَني عَهْدُ الصِّيا وأنا الكَهْلُ صَحائفُ للطِّفْلِ الصَّغيرِ وَضَعْتُها ليَأْخُلُ منْها قُوَّةَ الرَّجِلِ الطُّفْلُ

### ويسا لَيْستَ أَيّامسي المَواضِسي رَواجِعٌ وسِسَيَّان فيها ما يَمُرُّ وما يَحْلُو

### دلالات أخرى:

كانت دلالة لفظة «الكتاب» حاضرة في قصائد الغزل والمديح أيضًا، على اختلاف توظيفها، وكانت في أغلبها مرتبطة قديمًا بمعنى المراسلات وما تبثُّه في النَّفس من مشاعر، حين تأتي من عزيز، سواء كان صديقًا أو حبيبًا أو حاكمًا، أو حين تذهب إليه من مرسل مشتاق أو محتاج؛ يقول عمر بن أبي ربيعة:

كَتَبِتُ إِلَيْكَ مِن بَلَدي كتابَ مُوَلِّه كَمد كُنيب واكف العَيْنَين بالحَسَرات مُنْفَرد يُؤَرِّقُـُهُ لَهِيبُ الشَّـوُ قَ بَيْـنَ السَّحْرِ والكَبِـدَ فَيُمْسِكُ قَلْبُهُ بَيَد ويَمْسَحُ عَيْنَهُ بِيَدُ ومن أبيات ابن عبد ربه الأندلسي:

كتابُ الشُّوق يَطُويه الضوادُ

ومن فينض الدُّموع لهُ مدادُ

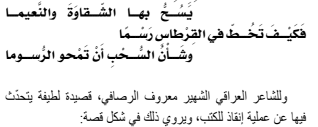
عُلى كبدى ويُمْليها السُّهادُ

ومن شعراء الأندلس أيضًا، ابن قلاقَس الإسكندري، الذي يقول:

ياكتاب الحبيب أفدي حُروفًا فيكَ قَدْ كَلَّمَتْ حشَّى كَلَّمَتْهُ

شفَتى قُدْ شَفْتُ فَوَادِيَ لَمَا قَنَّلَتْ لُهُ لَرَاحَ لِلَّهُ قَلَّلُتُ لُهُ

أما إبراهيم اليازجي، فيقول:



ربط الشعراء بين دلالة الكتاب والطبيعة بكثرة

قَلْدُ طَالُ بَعُلَدُ فراقكُم تَعْدَيبُهُ

حالَ العَليل وقَدْ جَضاهُ طَبِيبُهُ

كَبِيـرُ السِّنُ عـادَ لَـهُ الشَّـبابُ

تَحَالُ سُطورَهُ دُرًا نَظيما

كما ربط الشُّعراء بين دلالة الكتاب والطّبيعة بكثرة، وكان أغلب هذا

أَذُرُّ مِا تَضَمَّنَ

وأَنْفَاظُ مُهَذَّبَةُ

واستخدم المعرّي، دلالة الكتاب في المديح، وربطها بمظاهر الطبيعة

الربط يحيله إلى الروض والأزهار والبساتين، فيقول ظافر أبو نصر الحدّاد:

هَـذا كتـابٌ مـنُ مُحـبٌ هائـم

لا تَسْـأُلوا عَنّـي فَحالـي بَعْدَكُـمْ

أُرَوْضٌ جاءني لَكَ أُمْ كتابُ

مَعان تُطْرِب الفُصَحاءَ حُسْنًا

حُروفٌ لَـوْ تَأَمَّلَهُـنَّ شَـيْخُ

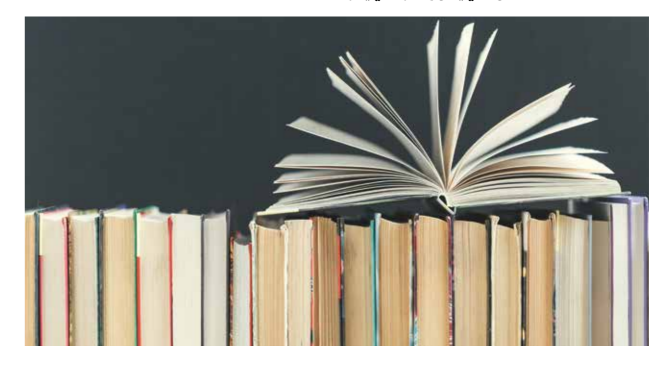
أُقُولُ لَهُمْ وقَدْ وافَى كتابٌ

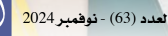
أَلَيْسَتْ كَفُّ كاتبه غَمامًا

من لألئ البحار، وغيوم السماء، فقال:

لَقَدْ جَمَعَ الشَّيْخُ هَدِي الكُتُبْ فَأَنْقَذَهَا مِنْ أَكُفُ الْعَطَبُ وكانَتْ لَعَمْـرُكَ رَهْـنَ الغُبـا ر مكدُّ سَـةً في زُوايا الشَّجَبْ فَأَخْرِجَ منْها كُنوزَ العُلو م الأهل الفنون وأهل االأدب

ولعل من أجمل أبيات الرصافي التي يمكن أن تقال في نهاية المطاف، هو ذلك الذي يجعل من الكون كتابًا مفصّل الآيات بيد الخالق، فيقول: فاقْرَأُ كتابُ الكَوْنِ تَلْقُ بِمَتْنه آيات ويُكُ فُصِّكَ تُفْصيلا



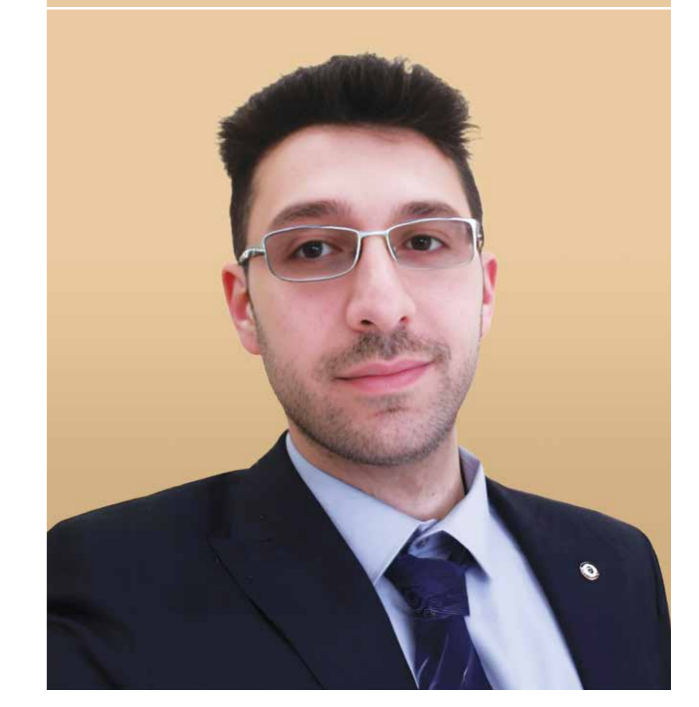




# في قصيدته ملامح خاصة لحياة جديدة

# عبدالله سرمد

يبصر الأشياء بعين «ساكن الغاب»





الإجتماعية شيئًا من التعقيد، جعل الحنين إلى البساطة والطبيعة

يراود الإنسان المعاصر

وجدير بنا التذكير بأنّ حضور الطبيعة في الشعر يمتل شريان القصيدة الرومانسية التي شهدها الأدب العربي في النصف الأوّل من القرن العشرين، حيث كان الشاعر يتخذ الطبيعة بديلًا من عالم البشر، وملاذًا يحتمي به من الآلام والشّرور، ومرسى ينشد فيه الستكينة والسلام.



# عقد في قصيدته مقارنة بين عالَمَي الطبيعة والإنسان

ومن الشَّعراء اليوم من نسج نصَّه على نمط الرومانسيّين، فجعل للطبيعة فيه مكانًا ومنح لعناصر ها مكانة توحي بما يراود الشَّاعر من رغبة في الالتحام بعناصرها والتواصل معها، تعويضًا لخيبة متأتية من علاقات

ومن هؤلاء عبدالله جميل سرمد، صاحب قصيدة «ساكن الغاب» التي نشرت في العدد الأخير من «القوافي»، وعقد فيها مقارنة بين عالمي الطبيعة والإنسان، مؤكَّدا فضل الأوِّل على الثاني، معتمدًا في ذلك الطباق المستند إلى ثنائيّة الإثبات والنفي .

تقع القصيدة في ثمانية عشر بينًا أجراها الشّاعر على البحر البسيط التام، واختار الراء المكسورة رويًّا مطلقًا لها.





### يسرقنا العنوان من الحاضر ليحملنا على بساط الذكري

### عتبة العنوان «ساكن الغاب»

ورد عنوان القصيدة مركّبًا إضافيًّا مبتدأ، تمثّل أبيات القصيدة خبره، و «ساكن الغاب» عبارة تتشطّى في ذهن القارئ، لتتوالد منها المعاني والصّور، فيتمثّلها المتلقّى بدرجات مختلفة متنوّعة.

ساكن الغاب هو الفلاح العفوى الذي يعيش وسط الطبيعة، بعيدًا من صخب المدينة، وهو الملتحم بالكائنات من حوله، وهو رماد الصور المترسّبة في أذهاننا، يقرأ العبارة فتحيا من جديد وتحيى عهد الصبا وعالم الغاب العجيب الذي ترسّخ في الذاكرة منذ الطفولة، فنستحضر تفاصيله كما رسمتها الأفلام الكرتونية وحكايا الجدات في الأذهان فنبرح فضاء النص لنعانق ذكرياتنا التي تمر أمام أعيننا، فتتلألأ كنجوم نسعد لرؤيتها ونأسى

هكذا يسرقنا العنوان من الحاضر، ليحملنا على بساط الذكرى إلى عالم

خارق وعجيب وإلى زمان الصبا.

وقد أعلنت القصيدة، منذ بيتها الأوّل، مقابلة بين عالمين أسس معالمها باستعمال ثنائية الإثبات والنَّفي:

#### أَصْغَى إلى الصَّمْتَ لا أَصْغَى إلى البَشَرِ شُــتًانَ بَيْــن حَديث النّــاس والمَطْر

وقد استعمل طباق السّلب (أصغى - لا أصغى) ليؤكّد المفاضلة التي عقدها بين عالم الطبيعة ممثِّلًا في المطر وعالم الإنسان إذ أبرز اسم الفعل «شتّان» البون الشاسع بينهما، وقد استعمل الفعل «أصغى» الذي يدلّ على الإستماع بانتباه وتركيز، ما يكشف رغبة في التواصل والتفاعل مع عناصر الطبيعة، مقابل عزوف عن الاحتكاك بعالم الإنسان الذي يمثِّل تبادل الحديث الوجه الأبرز له.

هكذا تتكثُّف الانزياحات في هذا البيت، لتعلن حالة نفسية مخصوصة يعيشها الشاعر، جعلته يحسم أمره ويحدّد الاتصال والانفصال اللذين

ويتواصل التعبير عن التجربة الذاتية، باستعمال ضمير المتكلِّم المفرد



والطريف أنّ الشاعر يفهم لغة من نوع آخر، لم يألفها الإنسان، هي لغة الصّمت، ممثّلة في وقع زخّات المطر؛ فحديث الناس لم يعد يجذبه ويغريه بمحاولة الفهم، أمّا حديث المطر فيفعل ذلك.



### الإنسان. وهذا ما يكرّر التصريح به في البيت الثالث: وأَتْبَعُ النَّجْمِـةَ العَمْياءَ تَرْشِـدُني ولَستُ أَتْبَعُ مَنْ عَيْناهُ مِنْ شَرِد

يتواصل التعبير عن التجرية

الذاتية باستعمال ضمير المتكلم

أُصاحبُ الذِّئبَ في أقْصي مَطَاوِحه

فالشاعر قد تجرّع من كأس الخيبة ما جعله يفقد الثقة بالعلاقات مع الناس، ويعلن الانفصال عنهم، ويختار عناصر الطبيعة صائتة وصامتة بديلًا له عن عالم البشر؛ ففي أحضانها يجد الأمان الذي يفتقده:

### ولا أنام كُمثْل النّاس في سُرر لكَن أنامُ بحُِضْنِ الرّيح والشَّجَرِ

إنّه يعلن كونه يشكّل استثناءً ، فخلافًا للمعهود، يؤثِّرُ النّوم في الخلاء على النوم على سرير، إنّه ينزاح بالصور ويقلبها قلبًا، تساعده في ذلك قدرته على التشخيص «حِضن الرّيح»، فهو لا يجد راحته كما يجدها معظم الناس داخل جدر إن البيوت، و لا ينام ملء عينه حمثلهم- على أسرّتهم، وإنّما بالعكس تمامًا يلفي السّبات في الأماكن التي يعانق فيها عناصر الطبيعة التي تبدو الأكثر وحشة «الليل، الرّيح» . ولئن كان الإنسان العاديّ يحتمي بجدر ان بيته من المطر، فالشّاعر يعكس الوضع:

### وما احْتَجَبْتُ عَنِ الأَمْطارِ حِينَ هَمَتْ

بَـلُ قَدْ وَقَضْتُ أَنا فيها كَما الحَجَر أقام الأبيات الستة الأولى على ثنائية الإثبات والنفى كما أسلفنا،





# ينشئ الشاعر صورًا تحضر

ووزّعها على نمطين متوازيين: ففي الثلاثة الأولى يستهل الصدر بفعل مثبت ينفيه في صدر العجز ، وفي الثلاثة الموالية عكس البناء ، فبدأ البيت بفعل منفيّ يستدركه بأداة استدراك أو إضراب ليثبته، وهي موازنة طريفة تخرج بالأبيات عن رتابة الأسلوب الخبري الذي وردت عليه وتسهم في

وبدءًا من البيت السابع، يكسر السرد الذي أخبرنا عبره عن رؤيته للحياة والوجود من حوله، لينشئ حوارًا قصيرًا دار بينه وبين حمامة :

فَقُلْتُ: ذي الشَّمْسُ أمّي وهيَ توقظُني

صناعة شعرية النصّ.

ووالدي البَدْرُ أغْضو وهو في سَهر قالت: رأيت يد الإنسان قاطعة ما أَنْبِتتُ لُهُ يَدُ الرَّحْمانِ مِنْ ثَمَرِ

كشف عن تناقض بين ما وجد كلّ منهما في العالم المقابل له ؛ فالشاعر قد وجد في الطبيعة العطف والحنو المتصلين : شمس هي الأم توقظه للسعى في الحياة، وبدر هو الأب الذي يبيت الليل يرعاه إذا ما غفت عينه،

أمًا الحمامة فما رأت من البشر إلّا إلحاق الأذى بالطبيعة التي وهبها الله

فيها جميع الحواسّ

فيأخذ الشاعر الكلمة من جديد وينتقل من الخبر إلى الإنشاء فيستعمل النَّداء، ليناجي الغاب ويعود من جديد إلى المقابلات بين عالمي الطبيعة

للإنسان فعبث بها

### يا عيشةَ الغاب أحْلى أنْت في نَظري منَ القُصور وما فيها من الكبر

إنّه يوجّه خطابًا مباشرًا لعيشة الغاب يخبر ها بأنه يفضّلها على عيشة القصور، على ما فيها من بذخ وترف، فهو الميّال إلى العفوية في كلّ تجلّياتها. ويتصاعد نسقُ المفاضلة في الأبيات الموالية:

أغْلى العُطور الَّتي الإنْسانُ يَصْنَعُها لَيْسَـتُ كُنُسْـمَة ريحساعةُ السَّحَر ولا سَريرَ كما الأغضانِ إذْ شُبكَتْ والمَاءُ في نُسْفِها يَسْري إلى الزَّهَر

كلّ ما صنعه الإنسان من جمال ومن وسائل رفاهية، لا يعادل نسمة ريح أو تشابك أغصان شجرة يسري الماء من تحتها. إنّ الشاعر ينشئ صورًا تحضر فيها جميع الحواسّ، فيشرك القارئ في التفاصيل التي ينشدها في الطبيعة، ويضيء عليها ليبيّن فرادتها؛ يقول :

#### أَبْصَرْتُ في الغاب ما لا أَعْيُنُ نَظَرتُ وقَدْ سَـمِعْتُ حَدِيثَ النَّمْلِ والصَّخَرِ

ولئن كانت الوحدة مصدر قلق وكأبة بالنسبة إلى الإنسان، لأنه الكائنَ الاجتماعي بامتياز، فإنّ الأمر عند الشاعر مختلف:

# يشرك القارئ في التفاصيل التي ينشدها في الطبيعة

### وَحْدي معَ اللَّيْلِ لا مُسْتَوْحِشًا قَلِقًا نادَمُ تُ ظَبْيَ لَهُ بِانِ انْتَشَى وَتَرِي

فالليل يهَبُ الشاعر الأنس، والظباء التي يتّخذها نديمة له بدل الإنسان، فتتحقّق نشوته وتتأسس سعادته وتطرب روحه وتزهو

ويفصح في خاتمة القصيدة، عن أسباب اتّخاذه السبيل الذي اختار في

### كانوا يَغيثونَ مَلْهوفًا بلا سَبَب واليَـوْمَ هُـمُ دونَما سَـمْع ولا بَصَرِ

يحيل هذا النَّص على تيار الأدب الرومنسيّ، فيذكّرنا بنصوص إيليا أبي ماضي، وأبي القاسم الشابّي، وميخائيل نعيمة، ويشترك معها في اتّخاذ الغاب، خصوصًا، والطبيعة، عمومًا، عالمًا بديلًا لعالم البشر وهو مبنيّ على المقابلات وعلى «ثنائية الهدم والبناء»، فينفى صورًا ويثبت أخرى، ويهدم حياة فقد الثقة بجدواها، هي حياته مع الناس، ليؤسّس معالم حياة أخرى يعدّها أرقى وأنقى، هي حياته في أحضان الطبيعة.







# في قصيدته تتعدّد أدوات الكتابة..

# مصطفی مطر

يعيد رسم الوطن في «النّحّات»





عبد الواحد عمران

القصيدة الموسومة «النّحات» من عالم آخر هو فن النحت،

يفاجئنا

الفلسطيني مصطفى

مطر، بأول عتبة في

قصيدته وهي عتبة العنوان، إذ يأتي عنوان

وهو بهذا يوهمنا أننا انفصلنا بذلك عن عالم اللغة وفن الشعر، والتحمنا بعالم إبداعي جديد يشبه فن الكتابة الشعرية اللذي هو في الحقيقة نحت في اللغة وتجسيد لها وبها؛ وربما لا يقل عن النحت الذي هـ و مزيج من جهد بدني وذهني معًا. فالشاعر ينحت باللغة وينحت فيها، وكلا النحاتين يهدف في النهاية إلى خلق عمل مغاير لما هو سائد وإيصال رسالة ما كل بطريقته.

## الشاعرينحت باللغة وينحت فيها

النحت فن تشكيلي ثلاثي الأبعاد، إذ يحوّل المبدع فيه الأشياء المجردة ذات البعد الواحد إلى أشكال فنية، وهو ممارسة موعَّلة في القدم تصل إلى

من يمعن النظر في قصيدة الشاعر مطر، يجد أنه لم يضع ذلك العنوان ارتجالًا ولا مجازفةً، بل عن دراية ووعي بما يمثله العنوان من أهمية في النصّ الشعري المعاصر؛ فقد يكون أحيانًا أصعب من كتابة النصّ نفسه. وسأحاول في هذه القراءة أن أكشف بعضًا من جماليات النصّ، بدءًا من عنوانه، ولماذا وضعه الشاعر بوابة تأخذ بالقارئ نحو عالم النصّ

أزعم أن الشاعر وجد أن كلمة «الشاعر» أصبحت متداولة لكثرة





## يتأمل في كل ما حوله من عوالم الإبداع

تردادها على الألسنة، فذهب ليستعير عنها كلمة جديدة من حقل آخر، وفن قديم قدم الإنسان، يرى أنها قد تكون أدل وأعمق، فاختار «النّحات» كلمة تدل على المهنة والممارسة الفاعلة والجهد، وكأنه يقول لنا: إن الشعر لم يعد مجرد شعور بالأشياء ولا عاطفة ووجدانًا ولا إيقاعًا، فمثل هذا الشعر الذي قد يقوله الكثير قد يخذل صاحبه ويتركه رهين الوحدة، معزولًا عن واقعه وقضاياه؛ وفي الوقت نفسه يدرك خطورة المجازفة في اقتراف المغاير والمختلف الهادف، والمثقل بقضية أو فكرة جريئة يحملها الشاعر ويتحمّل عِبْنَها ونتائجها التي قد تكون أحيانًا ذات أثر سلبي غير محمود، كما يعرض ذلك في مفتتح قصيدته:

### وَحيدًا لا تُـؤازرُكَ القَوافي وقَـدْ أَعْيَـت صَراحَتَـكَ الحَوافـي

نجد الشاعر يتأمل في كل ما حوله، وخصوصًا في عوالم الإبداع الأخرى، علَّه يجد فيها ما يشابه تجربته الإبداعية ومعاناته، فيختار من

### بينها فنّ النحت متوحدًا بشخصية النحات، متّخذًا منه معادلًا موضوعيًّا لتجربته الشعرية، واجدًا فيه مرآة يرى فيها ذاته؛ لهذا التفت إليه وأصغى إلى طَرقات إزميله بعمق، وحدّق في فعله الإبداعي:

### تُحدِّقُ في تُماثيلَ اسْتَدرَّتْ حَنينَ المُرْهَقينَ منَ المَنافي

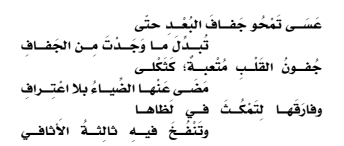
وإننا نجده يوظف تقنية التجريد التي هي من مهام النحات أيضًا، فبدلًا من الحديث عن الذات بضمير الأنا السائد عند الشعراء، نجده يجرد من ذاته ذاتًا ثانيةً يخاطبها ويفضى إليها بمكنوناته، متخذًا من ضمير المخاطب الكاف الذي يسيطر على الثلاثة أبيات الأولى التي افتتح بها القصيدة وسيلة

### لَكَ الوَطَنُ الدي تَرجِوهُ أُمُّا تَضُمُّكَ بَعْدَ أشواط ارْتجاف

وهو في هذا الخطاب يجمع بين ذاتين: ذات النحّات التي دلّت عليها كلمة «التماثيل»، و الذات الشاعرة التي تدلّ عليها كلمة القصيدة.

ولكي لا يظن المتلقّي أن الشاعر قد غرق في ذات النحّات وتقمّصها، فقد عاد للحديث عن الذات الشاعرة بضمير الأنا المتكلمة، وحتى لا يترك فجوة عضوية داخل بنية النصّ، فقد مهّد لذلك الانتقال بحرفية عالية، تمامًا كما يفعل النحّات حين ينتقل من عضو إلى أخر، لنظلٌ منحوتته متّسقةً





كل ذلك ليجد سبيلًا يخلصه من اغتراباته التي يعيشها، غربة الفعل الكتابي في زمن لم يعد يلقى للشعر بالًا، حتى أصبح الشعراء فيه يعيشون غربةً كبيرةً في عالم اليوم، عالم الماديات وتسلطها والخضوع للأقوى، غربة لا يرى الشاعر جدوى من الاستنجاد بها إلّا من باب التحسّر

أنا يا غُرْبِهَ الشُّعراء خُلْمٌ تُـرَدُّى فـي الحَياة بلا ضفاف











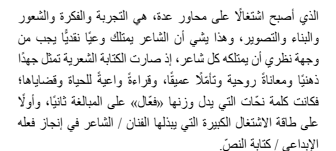
إن الشاعر مصطفى مطر، يعانى الاغتراب عن وطنه الأمّ، ويعيش في بلد آخر يعاني مرارة المنفى وعذابات التغرّب، واغترابه ليس اغترابًا اختياريًا لأسباب العيش بل هو اغتراب جبري، وهو هنا يكشف لنا بمرارة

### دَمِـي فـي الأَرْضِ يَطْلُبُني وأَشْـقَى وقُلْبِي في الحقيقة شبه عافي

وغربته في بلاد تحاصره روحيًا وهي وطنه المحاصر، وبلاد يقطنها لا يملك حرية العيش التي يحب فيها:

### تُحاصرُني البلادُ وكُلُ شبْر بذاكرة الحنين إلى المرافي

وليس أمام الشاعر من ملاذ يلوذ به أو ركن يأوى إليه إلّا الشعر



ولكى نكون أكثر وضوحًا نعود إلى العتبة الأولى في القصيدة، وهي العنوان، لنكشف علاقاته بالقصيدة التي جاء عنوانًا لها، وخصصناها بهذه المقاربة، حيث تبدو شخصية النحات في قصيدة الشاعر مطر، ثلاثية الأبعاد، يتجلَّى البعد الأول فيها في الشخصية الأصلية النحّات التشكيلي الذي اتَّخذه الشاعر عنوانًا لقصيدته، والتماثيل التي يبدعها. في حين يتجلَّى البعد الثاني في القصيدة ذاتها، فهي نحّات آخر:

### وتَنْحَتَنِي القَصيدةُ مثلُ صُبح على الأوراق يَحْلُمُ بِالتَّعافِي

وهنا يصبح الشاعر المنحوت/ التمثال الذي تنحته القصيدة على الأوراق، ولكن هذا التمثال يمرّ بأطوار في تشكّله، بدءًا من تشكّله لغةً على الأوراق وانتهاءً بتجسيده كائنًا حيًّا معتلًّا علة روحية يصعب برؤها من علَّتها، حتى صارت العافية حلمًا ونجد أن القصيدة المخلوقة تصبح



### فلا تَنْحَتْ لذاتكَ غَيْـرَ شَـمُس تُبشِّرُ بِالْرَبِيعِ وبِالتَّصافِي تبثُ الرُّوحَ فيها من حَنين إلَى وَطَن تُزيِّنُهُ القَوافي

صارت الكتابة الشعرية تمثل

جهدًا ذهنيًا ومعاناة روحية

### ومن هنا تبدو لنا نقاط هي:

للوطن الذي يحلم بالعودة إليه:

وحلم العودة إليه.

حضورًا سلبيًا في اللغة:

ولا تَدَعيه في المَنْفَى وَحيدًا

- الفعل الكتابي فعل جدلي بين فاعله/ الشاعر، ونتاجه/ النصّ، فكلُّ يحاول إيجاد الآخر، وفي وجود أحدهما وجود الكل.
- الشاعر أمام مهمة صعبة تتمثل في قدرته على خلق مفهوم جديد للفعل الإبداعي، ثم لفت الأنظار المتعامية عن قضيته الكبرى، تلك القضية الوجودية المتمثلة في استعادة الإنسان لأرضه وحلم العودة إليه، وأظنّه قد نجح في الأولى، وأظنّه سينجح في الثانية.
- الرفض الشديد لما هو كائن من الظلم والحصار والنفي والتشريد، وذلك عبر إشراقة جديدة يلملم فيها شتاته ويستجمع قواه، عائدًا إلى مخاطبة الذات الشاعر/ النحّات، معيدًا للنصّ اتّساقه البنائي وتناغمه الدلالي، فكما افتتح قصيدته بضمير المخاطب نجده يختتمه به، ولكن بصوت رافض، ناحتًا شمس الحرية وخالقًا ربيع الحياة، معيدًا بذلك إلى القوافي مكانتها الفاعلة والقوية، فبعد أن كانت ميؤوسًا منها «لا تُؤازركَ القَوافي» في البيت الأول، أصبحت شموسًا ونجومًا وزينةً للوطن الذي يرى عودته إليه قريبًا، حقيقة لا حلمًا «إلى وَطَن تُزَيِّنُهُ القَوافي».





# هالات البياض



**إبراهيم حلوش** السعودية

وبالروح نورٌ تشتهيه السنابلُ حُروفي إذا ما أرهقتُها النّـوازلُ فتغزلُ صُبْحًا مَوْسَ قَتْهُ الجداولُ ومن مائه القُدْسيِّ تحيا الفضائلُ وتسمو إليه البسملاتُ الأوائـلُ فتسري بي الألحانُ والشعرُ هاطلُ فينثالُ همسًا كيفما الشّوقُ ناهلُ حميمان، نبقى تصطفينا المناهلُ لتشدو في بوح الضياء البلابل أهازيجُــهُ الزّهْـراءُ وافتــرٌ واشِـلُ تضاريسُــهُ الغَنَّـاءُ وانــداحَ زاجــلُ لهُ في جبينِ الشّـمس بحُرٌ وساحلُ وتسكبُهُ في المَغْربين الأصائل ومن نسْمةِ المحرابِ وحْسِيٌ يُخايلُ مَـزارًا تُناغيــهِ القلــوبُ الرّواحــلُ بأصداء فُرقان به الحقُّ آهِلُ وراياتُــهُ الشّــمّاءُ، مَــنُ ذا يُطـاولُ؟

لَعَيْنَى فَجْرُ تَجْتبيه الخمائلُ لشعري ضفافٌ تستريح بقربها فراشاتُ نبُضى تستظلُّ بغيمــه به تكتسى الأشعارُ أجملَ حُلَّة تصلَّى لـهُ الدنيا فيخضَـلُ قلبُها تُوَشُّوشُـنى أنغامُـهُ كُلَّ خفْقَـة تُساقيه أضواءُ الخيال بمهجتي صديقان، عشْنا ننشرُ الحُبُّ والرؤى نَسَجْنا معًا للكون أنْدى ابتسامة ففي كُلٌ قُطْر من وريدي تسـرّبتُ هنا في تعاويد الدّماء تكوّنتُ وتحت بياض الرّوح أنواء عاشق تهدهده الآمال في كُلّ مشرق تَعَتَّقَ مِن طُهْرِ الصِّفَاءِ صِفَاؤُهُ فتلكَ قبابُ النِّور أضحى بريقُها وتلكَ قناديـلُ الـسّلام تشـبّثَتْ تراتيلُهُ الإحسانُ.. هالاتُـهُ التُّقي

# في مراياك وجه آخر

والرِّفَاقُ الَّذينَ.. ضَلُّوا وغَابُوا آخـرٌ في عُيُونِـهِ تَرْتـابُ بِكَ يِا كُلَّ مَنْ هَـوَوْا ثُـمَّ خابوا طارَعَ نُ عُشِّهِ وحَطَّ غُرابُ عَنْ شَجِاهُمْ تَرَدُّدُوا: لا جَوابُ كُنْتَ تَدْرِي أَنَّ الْقَصِيَّ التُّرابُ كُنْتُ أَنْعاهُ وهْ وَ بَعْدُ سَحابُ الأغاني، كُل الجهات خَرابُ صَدَقَ الْعاشِقُونَ لَمّا ذابُوا لَـذَّةَ القُـرْبِ يَفْتَنِيها اقْترابُ لا وصولٌ، بَلْ مَهْمَــهٌ واغْتــرابُ وَجْهِها حَيْرَةٌ طَفَتْ واكْتِئابُ ما بَكَتْ شُرْفَةٌ ولا حَنَّ بابُ مَوْتنا ما تَعَدُّدَتْ أَسْبِابُ بَـوّابَةَ الْعُمْرِ أَيُّها البَوّابُ

الأماني الَّتِي انْتَظَرْتَ سَرابُ وَحْدَكَ الْأَنَ، في مَراياكَ وَجْهُ وَحْـدَكَ الآنَ والْمَـكانُ مَلِيءٌ مَـرَّةً عِنْدَما انْتَبَهْتَ، حَمامٌ مَـرَّةً عنْدَما سَـأَنْتَ الْحَزانَـي مَـرَّةً عنْدَمـا طَلَبْـتَ الْأَقاصـي قُلْتَ للنَّهْرِ وهُوَ يَنْعِي نَداهُ قُلْتَ للْعابِرِينَ لا تَسْكُنُوا غَيـُـــرَ قُلْتَ لِلعاشِـقِينَ ذُوبِـوا ابْتِــداءً الفَراشاتُ لَـمْ تَـزَلْ مُنْـدُ ذاقَتْ المَسافاتُ في انْتِباذ تُنادِي: المساءاتُ مالَها هكذا، في رُبِّما لَـوْ تَلا الْـوَداعَ الْتِضاتُ رُبِّما كانَ حِكْمَـةً أَنَّها فِي

رُبِّما كانَ صُدْفَـةً طَرْقُنـا



**عبد الحق عدنان** المغرب



العدد (63) - نوفمبر 2024



# فكرة الورد

منْ فِكرةِ الوَرْدِ حتّى حافِر الفَرس تَخْضَـرُ روحـي وتنْسَـي صـورَةَ اليَبَـس قُلْبِي سَماءٌ مِنَ الأشْواق وامْرَأتي تلك النُّجومُ التي يَزْهو بها غَلَسي مُوهوبَــةٌ فــي اقْتِنــاء الذّكريــاتِ وفــي خَلْقِ الصّباحاتِ من أُمثولةِ القَبَس وفي افْتِحام سُكُوني بالغِناءِ وفي إيقاظ عُمْري على عُصْفورها السّباس لها يَدان كأنْ في ياسَمِينِهما يَمشي الحَنان وقَلبُ أَخْضَرُ النَّفْس هَبَّتُ منَ الشِّرقِ ريحانًا ورائحـةً تَبُـثُ في كُلِّ شيء سـحْرَها القُدُسـي كأنّها صورةُ الماضي تُذكّرُنا بزُخْرُفِ الأَمْسِ في أَطْلال أَنْدلُس أَوْقَدْتُ قَنْديلَ صَحْوي فانْتَبَهْتُ إلى أَجْفانِها رامِياتِ أَسْهُمَ النَّعَس لأنّها فكرةٌ مَجْنونةٌ وهَـوى ا

يَجِيءُ في هَيْئتَيْنِ.. الـوادِع الشّرسِ



أحمد حافظ عبدالعظيم مصر

القالي الم

ســمَّيْتُها حيــنَ مَــرَّتْ وهْــي شــاردَةٌ

سـمَّيْتُها نَجْمـةً زَرْقـاءَ عاليَـةً

سَـمَّيْتُها قَهْـوةً فـي اللّيـل قَهْقَهَـةً

سَـمَّيْتُها نَشْـوةَ الأحلام رَفْرَفَــةً

سَمِّيتُها رايـةً بَيْضـاءَ منـذُ بَـدَتْ

هي التي ذَكُرتُني بالحياةِ وقَـدُ

هـيَ التّـي أَوْدَعَتْ صَوْتَـي جَســارَتَهُ

وطَمْأَنَتْنِي مِن الأشياء رقَّتُها

تَـدُقُ أبوابَ روحي كُلَّ ثانيَـةِ

على رمال حَياتي: ظُبْيَـةَ الأنَـس

تطوفُ في الروح لا تَحْتاجُ لِلْحَرْسِ

عَفْويًا للهُ .. رَنَّا للهُ في خاطِر الجَرس

لِعالَم في دُخانِ الحَرْب مُحتَبَسِ

تمشي الهُوَيْنَى على قَلْبِي بلا فَرَس

كانَ الخَيالُ على أطْرافها فَنسى

ومُسَّحَتُ عنهُ ما غُطَّاهُ من خَرَس

فلم أعُدُ خائفًا من خُطُوة العسس

حتّى أكادُ أُسمِّيها: يَـدُ الهَـوَسِ





ما إن تفتح ديوان حمن يوسف «مُسافِرٌ في يوسف المُسوء»، حتى اقتباس المصوء»، حتى «مَرافي مفتتحه قصيدة «مَرافي العشّاق» في حبّ النبي محمد، صلّى الله عليه وسلّم، فتتدفق الكلمات سكينة وأمانًا

وصورًا شفيفة، تتماهى مع الصور القرآنية.

# تتدفّق الكلمات سكينة وأمانًا وصورًا شفيفة

وتجد نفسك تأنس شاعرًا يرنو إلى نور النبيّ المصطفى، مستذكرًا نارًا أنسها موسى، عليه السلام، في الليل البهيم:

آنَسَتُ مِنْها تَمْتَماتِ مَلامِحي

فارْتاب في الأكوان جُرحُ ناتئ

فتستعيد الصورة القرآنية: {إِذْ رَأَى نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ المُكْثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَارًا لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْهَا بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدىً}؛ هنالك بدأت شرارة الرسالة من تلك النار، أو ذلك النور الكاشف. وهنا بدأ نهر المحبة يتدفق:

## وحَفيفُ وَرْدِ الْعِشْـقِ يَجْرِي فَي دَمِي

نَهْرا بَريئًا صَوَّفَتْهُ شَواطئُ

غير أنّ حَمَنَ يوسف، يتدفق صورًا شعرية خلال لجوئه إلى النّور المحمدي؛ فهو قد آنس تمتمات ملامحه فيه، وارتاب الجرح الناتئ، ثم جرى حفيف ورد العشق في دمه نهر زُهد، طوّقته شواطئ دمه. إننا أمام سيل من الصور التي ترتفع أمواجها ظماً لمحمد، صلّى الله عليه وسلم، تضيئها المحبة.

يعبق ديوان الشاعر بمعجم زاخر بالرموز؛ ينطلق من التصوّف في الحبّ، معرّجًا على أم موسى وصمتها الحارق أمام اليمّ الذي أسلمت له طفلها، ويوسف وإخوته يكيدون له، وصولًا إلى عشتار رمز الخصب الشرقي، وأورفيوس صاحب القيثارة السحرية في النراث اليوناني مقابل



# تطواف في عوالم تبدو متباينة للوهلة الأولى

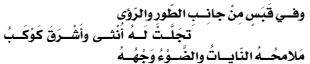
الناي الشرقي الدافئ. وليس بعيدًا عن موسيقا الجاز الزنجية الطابع، بكل ما يحمل تاريخ الزنوج من دلالات الظلم والقهر، ونخلة مريم التي شهدت مولد عيسى، عليه السلام. وخلال ذلك كله تبقى قصة النبي موسى القرآنية، هي القصة المركزية المسيطرة في الديوان، ينهل الشاعر من تفاصيلها بأشكال متعددة

هذا التطواف في عوالم تبدو متباينة للوهلة الأولى، لكن خيطًا دقيقًا يلظمها، ويدفع القصيدة في أفاق الكشف وتجليات المحبة التي تفتح ذراعيها

انظر إلى قصيدة «حَضْرة تَحْتشد» لتشهد عالمًا زاخرًا بالبحث القلق، ينتهي إلى سكينة الناي ونور العرفان، يندمج بسحر النصّ القرآني عبر توظيف شذرات من قصة موسى، عليه السلام:

نُبوءَةُ أُوْجاعي مَتاهَـةُ شاعر

تُماهي كُموسي خائفًا يَتُرقَّبُ



يُعَرْبِدُهُ في اللَّيْلِ كَفُّ مُخَضَّبُ

وتظهر قونية في قصيدة «أُحجية الخَلاخل الغَجرية»، حيث يحضن الشاعر العالم بقبول ورضى، ممتلنًا برائحة المكان الذي أوى الشاعر والعالم الجليل جلال الدين الرومي في قونية:

### كُلِّي أُدورُ برَقْصَة قُونيَّة

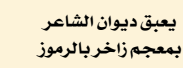
إيقًاعُها وَجَعُ وعشْقٌ ثاملُ

أمّا في قصيدة «ررَقْصة»، فنلمح أمّ موسى تحترق وهَي تلقي بضعة منها بصمت، لكن بيقين، حتى اصطفاه ربّه، بعد حين ليخلع نعليه في الوادي المقدّس. ونلمح قميص يوسف الملقى على وجه يعقوب، ليعيد إليه النور والأمل، ونسمع قواعد جلال الدين الرومي، في نشر المحبة والتعاطف بين البشر، بغضّ النظر عن لونهم أو جنسهم أو دينهم؛ هذه الإشارات الكاشفة تسمُ القصيدة بطابع التّسامي والتحليق في عالم المحبة:

### طَقْسُنا الحُبُّ وَحْدَهُ يَتَضادى

ظُلْمَ لَهُ النَّورِ في اللَّيالِي العَرايا

ومن نصوص الديوان العذبة وأكثرها اكتمالًا، قصيدة «قَبس من الماء »، التي تقبس من عنوان الديوان، كما تقبس من قصة النبي موسى، وتتماهى مع قصة النبي يونس القرآنية الذي نبت اليقطين على جسده. وهذه



القصيدة هي نصّ التجلي والصعود «قاب قوسين أو أدني» من الوصول؛ إنّها المعراج النصّي، أو العرفان الإشراقي:

لأنَّ جَـدْوَةَ ماء فيـك تَعْتَكَـفُ

سَـتَصْعَدُ الـرّوحُ مِنْ إشْـراقِها تَقِفُ

قَـدُ كَانَ للْحُلْـم معْـراجُ يُراودُهـا

والآنَ يَطْغي على أهدابه اللَّهَفُ

وإذا كان موسى، عليه السلام، قد أنس من جانب الطور نارا، فسار يطلب «جذوة من النار» أو قبسا، فإن الشاعر يرنو إلى أن يقبس من الماء بعد أن أنس در ب الغيم

على الوتيرة نفسها من الدوران حول فكرة اقتباس الضوء تأتى قصيدة «المُقتبس والنّار» على وقع نايات حزينة، تجلو إشراقات الروح. وبعد هذه القصائد الأولى التي تشكّل دائرة تتجلّى عبرها فكرة قبس الضوء الذي يضيء في عتمة الليل، وتتزنّر بمرجعية قبس موسى، عليه السلام، من







### يرنو إلى أن يقبس من الماء بعدما آنس درب الغيم

جانب الطور، يفاجئنا الشاعر بغزلية «احْتِراقٌ لا يَجيء»؛ ورغم قربها من عوالم شعره الروحية الإشراقية في هذا الديوان، فإنها تنفرد بكونها تتلمس تجربة مع المرأة لا عروجًا وارتقاء في سلّم العرفان.

ثم ينفتح على مرجعية إغريقية، هي أسطورة أورفيوس، الشاعر والموسيقي الساحر الذي كان قادرًا على أن يسحر البشر والطبيعة والكائنات بالعزف على قيثارته، حتى نزل بشجاعة إلى العالم السفلي، ليستعيد معشوقته الراحلة. وذلك في قصيدة «شَهْقةٌ من قيثارَة أورفيوس». حيث تندغم قيثارة الغرب بناي الشرق، ليشكِّلًا معًا شجنًا حزينًا «يروي التمزّ ق للأشياء من قلق» عبر الحقب؛ إنها معاناة الفنان المختلف، وليست بعيدة عن معاناة طالب العرفان، بإشراقاته المحلِّقة في مدارج الإشراق؛ «فالعِشْقُ في بَرْزَخ الأَخْطاءِ مُنْتَبَذُ»:

### لَـنْ تَطْمَئـنَّ اللَّيالـي للْبُـكاء ولَـنْ

تُووى جياءَ الهوى أُرْجِو حَلَّا السُّحُب

وليس ببعيد عن فكرة الأسى من قسوة البشر تأتى قصيدة «جُموحُ الجاز» التي تواصل الاحتفاء بالموسيقا، والجمال الروحي، والارتقاء في مدارج النور والعرفان، والإصرار على قبول التعدُّد والاختلاف بوعى

معرفي، عبر تعرية الانغلاق الذي يلجأ إلى القتل والقمع، وهو قانع برؤية و احدة للعالم:

### أنا الغُرْقانُ في غُسَق التّماهي

تلى ذلك قصيدة «تَرْنيمة روحانية» التي تقدّم وجبة روحية رقيقة، عبر الدعاء والابتهال إلى الخالق الذي:

#### والطُّهُـرُ منْـهُ تَراتيـلٌ مُنَزَّلَـةُ

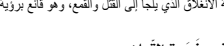
ثم تأتى قصيدة «غَريقةٌ في أربعينَ مَوْتًا»، لتقدّم صوت القدس المحتلة وردت في القرآن الكريم:

### لَأنَّني القُـدُسُ نَبْعُ الحَقِّ يُوسُفهُ

يخطف قبسًا من نور الشعر:

### نَارُ المَجِازِ، وكَفُّ الشُّعْرِ تَنْسِفُهُ

في تماه مع بغية موسى النبي، حين رأى النار، فقال لأهله امكُتُوا. وسار إليها، فتغيّرت مسيرة حياته إلى الأبد:



أجُـوسُ مَرافئًا للنّـور وَحْـدي

### قَدْ شَـرَّعَ الصَّفْحَ نَهْـراً لا ضفافَ لَهُ

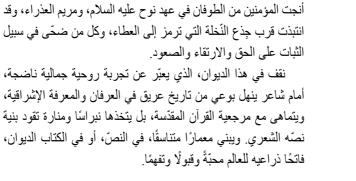
التي تحتضن مسرى الرسول الكريم ومعراجه، فتصف معاناة أهلها وما يتعرضون له من ظلم في تكثيف مبدع عبر توظيف صورة قرآنية وردت في سورة يوسف، فإخوة يوسف فتنتهم مكانته، كما عبرت رؤياه التي

### وإخْوتى فتنوا منْ سَـجْدَة الشُّهُب

بعد ذلك نقرأ قصيدة في الغزل عنوانها «جَوْلَةٌ في شارع الرّؤيا»، قبل أن نصل القصيدة التي حمل الديوان عنوانها، وهي «مُسافِرٌ في اقْتِباس الضَّوْء»، حيث تلفح هذا المسافرَ الشاعرَ نارُ المجازِ، خلال محاولته أن

### مُسافِرٌ في اقْتباس الضَّوْءِ تَلْفَحُهُ





يعبر الديوان عن تجربة

روحية جمالية ناضجة

و هو ينقاد «للْمُنْتَهي وانْدلاعُ الحُبِّ يَخْطِفُهُ» نحو معراج العارفين: َ

وليس ببعيد عن عالم هذا النصّ الباذخ رؤيةً وتساميًا، النصوص الثلاثة

الأخيرة في الديوان، وأولها قصيدة «تَجلِّ يوسُفي» التي تنهل من قصة

فَاشْــتَاقَهُ اللَّحْنُ والأشْــواقُ تَعْرِفُهُ

دَرْبًا إلى مَلَكوت الله نَكْشفُهُ

تَعَتَّقَ النَّايُ في أَسْرارِهِ أَبَدُا

كأنُّما انْتَبَدُّ المعْراجَ في دُمنا

يوسُف القر أنية، لتبنى معمار ها الجمالي:

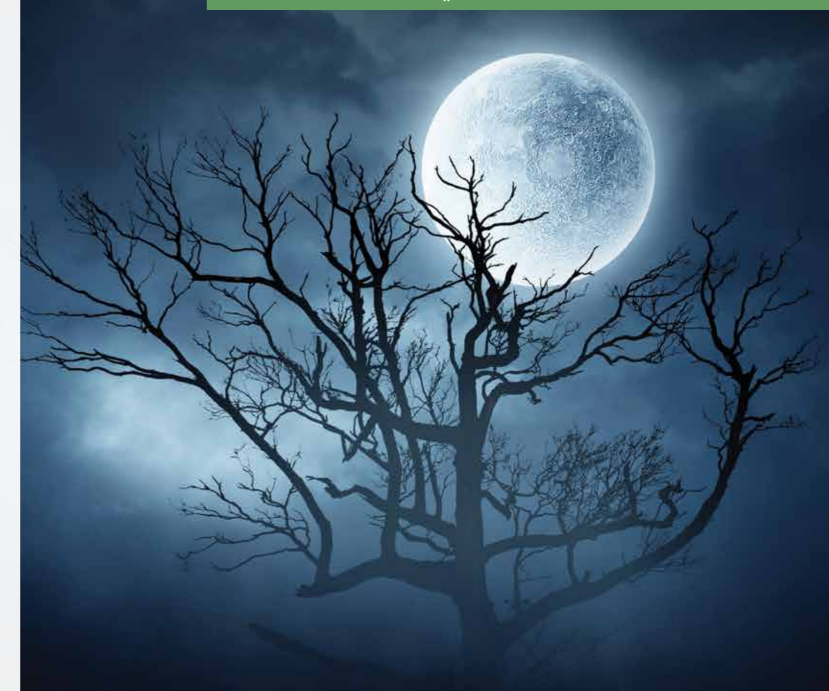




عبّرت عن صدق العاطفة وحرارتها

رثاء الأمهات للأبناء

حزنٌ عميق يقطرُ ألمًا في القصائد





د. سعید بکّور المغرب

وترحها وانفعالها، ما جعل قصائده لوحات فسيفسائية تزخرفها المشاعر على اختلاف

اهتم الشعر العربي

القديم بتصوير النفس

الإنسانية حقيقةً وتخيّلًا،

في فرحها وحماستها

ألوانها وتموج درجاتها؛ ومن أبرز الأغراض التي كانت عنوانًا بارزًا لصدق العاطفة وحرارتها، الرئاء، فرغم نمطية معانيه فإن التجربة الشعورية الشخصية وطريقة الإخراج الفني جعلته ذا جدة وتأثير وامتداد.



# فقد الأبناء أكبر خطب يمكن أن يُلمّ بالمرء

إن فقد الأبناء أكبر خَطْب يمكن أن يُلمّ بالمرء، ويزداد فداحةً عندما

تصاب الأمّ في فلذة كبدها، وأمام هول المصاب تنفجر قريحتها راثية باكية في كمد وحرقة، ويكتسب شعرها بعدًا مأساويًا، ويصير عابرًا للأزمان، لارتباطه بتجربة الموت التي تعدّ أكبر الغصص التي يتجرّعها الإنسان. وإذا كان الشعراء الرجال قد أفاضوا في هذا الباب، عندما رثوا

أبناءهم، وأظهروا ألمهم الدامي، فإنّ الأمهات الشواعر كان لهن نصيب من ذلك، وقد تميزت أشعار هنّ بحرقة العاطفة وحرارة التعبير.

أمام هول المصيبة وتصاريف القدر الفاجعة وتوالى خطوب الفقد االدامية، تكتسب الأم الشاعرة مناعة تجعلها راضية مطمئنة، ويظهر هذا التصبّر في نفسها التعبيري القصير البعيد عن الانفعال «قيل لأعرابية مات ابنها: ما أحسنَ عزاءك؟ قالت: إن فقدي إياه آمنني كلّ فقدٍ سواه، وإن مصيبتي به هونت علي المصائب بعده. ثم أنشأت تقول:

مَنْ شَاءَ بَعْدِكَ فَلْيِمُتْ فَعَلَيْكَ كُنتُ أُحاذرُ كُنتَ السّوادَ لناظري فَعَمى عَلَيْكَ النّاظرُ



العدد (63) - نوفمبر 2024





# لَيْتَ المَنازلُ والدّيارَ حَضائرٌ ومَقابِرُ إنَّى وغَيْرِي لا مَحالَـةً حَيْثُ صِرْتُ لُصائِرُ

إنّ صدمة الموت التي فجعت الأمّ، جعلتها تصبّ حرقتها الدامية في قالب وزنى خفيف لا يكلفها عنتًا نفسيًا ومعجميًا، فلم تعد تبالي بمن مات أو عاش.. ويحمل تمنيها رغبة عن الحياة التي صارت قفرًا يخلو من الأسباب الباعثة على البقاء. وتنهى مقطوعتها بجملة خبرية إنكارية تفيد يقينًا مَشوبًا

لقد عزفت الأم عن الوجود، فلم تعد تبالي ببقاء بعد أن غيب اللّحد ابنها الذي كان السواد الذي ترى به الدنيا، فما حاجتها إلى حياة بعد أن فارقها النظر والنبض؟ وقد صاغت مشاعرها المضطرمة في صورة تعبيرية تقريرية، ذلك أنّ هول الفاجعة كان له أثره، في بساطة التعبير الذي اكتسب جماليته وإيحاءه من صدق المشاعر. ولأداة التوكيد التي ختمت بها المقطوعة دلالتها، فهي تثبت الأمر الواقع الذي لا مراء في حصوله. وتصبّ شاعرة أخرى صدمتها الشعورية الناتجة عن فقد الابن في



قالب انفعالي يؤطّره الأسلوب الإنشائي؛ قالت أعرابية تندب ابنها:

أَبُنيَ غَيَّبِكَ المَحَلُّ المُلْحِدُ إمَّا بَعُدْتُ فأينَ مَنْ لا يَبْعُدُ

أنتَ اللَّذي في كُلِّ مُمْسَى لَيْكَة

تَبْلَى وحُزْنَك في الحَشَا يَتَجَدُّدُ

يتحرك معنى البيتين في إطار ثنائية ضدية يشكلها الحضور والتجدد والغياب والبلي، والمعنى منمّط لكن الصورة التعبيرية جديدة يزيدها صدق العاطفة واحتراقها تأثيرًا وإيغالًا

يفصح النداء «أبنيَّ»، عن رغبة الشاعرة في أن يسمعها ابنها فيجيبها، فهي ما تزال تحسبه قريبًا منها، وكأنها تتمنّى بعثه من جديد، ويعبر الاستفهام «أينَ من لا يَبْعد؟» عن نفى الخلود، وتتلو هذا البوح الانفعالي بوصف حالتها الشعورية التي تجدد ألمها، ونقف على مفارقة ذات أبعاد يبرزها تجاور البلي والتجدد، فجسد الابن يبلي كلما مرت الليالي لكن الحزن يتجدد ويكبر، ورغم ما يوحى به الظاهر من تضاد الطرفين، فإن الأول سبب في الثاني. وفي سياق الندب والرثاء، تقول الأعرابية نفسها باثَّةً أساها المختلط بالرضا:

### لئنْ كُنْتَ لي لَهْوا لعَيْن وقُرَّةً لَقَدُ صُرْتَ سُـقُمًا لِلقُلـوبِ الصّحائح

وهَـونَ حُزْني أنّ يَوْمَـك مُدْركي

وأنَّى غيدًا من أهيل تلك الضّرائح

تعتمد الشاعرة على الشرط الذي وظفته لتُوازنَ بينَ الأمس واليوم، فقد كان حضور الابن مدعاة للسرور ليصير غيابه سقمًا للقلب، لكنها تتخلُّص مباشرة للاصطبار وتعزية النفس، وهنا يصير تمنّى الموت وسيلةً لوأد الحزن وتسكين الألم. وكأنّي بالأمّ غير قادرة على المضى قدمًا في الوصف والتعبير، فاختارت ختم المشهد بالتسليم للأمر الواقع ولحكم القدر

ويروي لنا ابن عبد ربّه، في «العقد الفريد»، قصة مأساوية للمرأة الهُذلية التي فقدت عشرة إخوة، وعشرة أعمام في الطاعون، وتزوجت ابن عم لها، فولدت منه غلامًا، فلما حان أوان زواجه أخذت في جهازه، «حتّى إذا لم يبق إلّا البناء أتاه أجله، فلم تشق لها جيبًا». وعندما دعيت لتوديعه، أكبّت عليه ساعة، ثم رفعت رأسها ونظرت إليه وقالت:

### ألا تلك المسرة لا تدوم ولا يَبْقي على الدهلر النّعيم

ولا يَبْقَـى علـى الحَدَثـان غُفْـرٌ

بشاهة للله أم رؤوم

الشاعرة على يقين تام بسيرورة الحياة وتحولها من حال إلى حال، فلا شيء يدوم، وكل جديد مصيره إلى بلى، وكل نعيم لا محالة زائل. وبين المسرة والنعيم ينتصب الدهر مانعًا اتصالهما وخلودهما، وتعكس اللاءات الثلاث (لا تَدوم- لا يَبْقى- لا يَبقى) التي تقطع اتصال السعادة قرارَ القدر الحاسم الذي لا يحابى أحدًا، وتستنجد الأم الشاعرة بتمثيل من الواقع المعاين يقوّي ادعاءها السابق، وقد استطاعت بهذا التمثيل الضمني أن

# نصوص قصيرة تعبر عن فداحة المصاب

تصور المعنى متحركًا وتنقذه من التقريرية، حتى يكون أرسخ في الأذهان. وفي مشهد مغاير، نقف الأم الشاعرة على قبر ابنها، لترسل دموعها تَثْرى، باثُّة لواعج الأسي:

أقمتُ أَبْكيه على قَبْره مَنْ ليَ منْ بَعْدكَ يا عامرُ؟ تَرَكْتَني في الدّار ذا وَحْشَـة

قَدْ ذلَّ مَنْ لَيْسَ له ناصرُ إن الاستفهام الدال على الشكوى والنفى يصور حال الأم التي فقدت من كان لها سندًا، ويفيد الالتفات بين ضمائر المتكلم والمخاطب والغائب

(أقمتُ- أبكيه - بعدك) تشتّت المشاعر وهول الصدمة، والتحول من الحياة إلى الغياب، ويفيد مجيء الإنشاء «من لي؟» بعد الخبر التقريري «أقمت أبكيه » انفعال النفس وامتلاءها وشدّة تأثرها. وتسترسل الأم في البيت الثاني شاكية ضعفها مستعينة بالخبر الطلبي «قد ذَلَّ مَنْ لَيْسَ له ناصِرُ»، مبرزة حال من فقد سنده الذي يقيه خطوب الدهر ولوافحه.

وقد يعلو مشير الألم، ويحوله التعبير إلى كلام يمسّ المرء ويتأثر به وكأنه المقصود، فيقع التماهي الشعوري مع التجربة الإنسانية:

يا قُرْحَــةُ القُلْبِ والأحْشـاءِ والكُبد

يا لَيْتَ أَمُّكَ لَـمْ تَحْبَـلَ ولـمْ تَلد لمًا رأيْتُكُ قَدْ أُدْرِجْتَ في كَفَن

مُطيّبًا للمنايا آخر الأبد أَيْقَنْتُ بَعْدك أنّى غَيْرُ باقية

وكُيْف يَبْقي ذراعٌ زالَ عَنْ عَضُد

تضافر النداء والتمنّي والنفي في تصوير العوالم الداخلية التي تغلى كالمرجل، ويغلب عليها التذمر والأسى ويلوّنها السواد، وكان اختيار الشرط «لَمًا رَأَيْتُكَ..» فاعلًا في انطلاق الدفقة التعبيرية التي ساعدت الشاعرة على قذف ما بداخلها، والتعبير عن فقدان الرغبة في الحياة. وجاء التمثيل المصبوب في قالب استفهامي « وكَيْف يَبْقي ذِراعٌ زالَ عَنْ عَضُدٍ»، مشخصا لواقع الأم النفسي والاجتماعي، ومعبّرًا عن حالها التي صارت إليها.

لقد كانت مقطوعات الأمّهات الشواعر معبرة عن كمدهن وصدق لوعتهنّ، وعكست نظرتهنّ للوجود الذي تتقاذفه ثنائية الحياة والموت، والفرح والترح. وجاءت النصوص قصيرة، لأن فداحة المصاب تعقد الألسنة قبل القلوب، لكن ذلك لم يمنع من التجويد الفني الذي يتماشي مع المعنى والحالة والموقف





# عتابُ الدَّمْع



أسيل سقلاوي

لأنَّكَ فَوْقَ مِا احْتَمَلَتْ سَمائي أَفَتُّ شُ فيكَ عَنْ طَيْفِ انْتَمائي وعَنْ شَفَةٍ تُواعِدُني بلَيْلِ وَحيدٍ حينَ أطمَعُ باللَّقاءِ أنا الصَّحْراءُ في وَطَنِ جَريح عَطِشْتُ ولَسْتُ أَعْرِفُ أَيْنَ مائي كأنِّي حينَ أنْزفُ أُمْنِياتِ رمالي سَوْفَ تَشْرَبُ مِنْ دمائي ليَ الشَّـطُرانِ: وَجْهِي وانْعِكاسِي لِيَ التَّفْعِيلِـةُ الأُسْـمِي: حَيائي ولي في الحُبِّ بِاعٌ أَشْـتَريهِ ولَيْـسَ يُباعُ إِنْ «أَضْحـى التّنائي» تَقُـولُ لِيَ الْمُسَافَةُ: عَانقينَـي أُعانقُها ونَبْدأُ بِالرِّثاء لأنِّي صَوْتُ خَنْساء أَطَلَّتُ أُناديها فَتَعْجِبُ مِنْ ندائي وبي «صَخْرٌ» جَنوبيٌ تَباهي بعز صارَ يُعْرَفُ مِنْ ردائي حَمَلْتُ الْأَرْزَ.. لُبْنانِي أَمامِي وجنُّتُ أُعَتِّقُ الْمَعْنِي وَرائِي «على قلَّق كَأنَّ الرِّيحَ» أمَّى تُهَدُهدُني وآنَـسُ بالحـداء تَعِبْتُ مِنَ اتّساع المَـوْتِ فينا ومِـنْ عَتَـب الدُّموع علـى الدُّعاءِ تَعِبْتُ مِنَ القَصيدةِ وهْ يَ تَنْعى بلادًا لَيْسَ يَعْنيها بقائي أَصابَتْنَـي مِـنَ الغُشِّـاقِ عَـدُوى مَرضْـتُ وكانَ في عِشْـقي دوائي أبا تَمَّامَ.. واعْذُرُني قَليلًا إذا ما الشِّعْرُ لَـمْ يَنْفَعْ لدائي أَتَيْتُ إِلَيْكَ أَحْسَبُني عَروسًا لأَنْسى ما تَيسّرَ منْ شَقائي

وأَشْهَدُ أنَّني ما جئتُ إلا لأنَّكَ فَوْقَ ما احْتَمَلَتْ سَمائي

# تفاصيل سمراء

لجالســة فــي البَــدُو تُحْصــي رُكامَها وتَطْوي كَما تُطْوى السِّنينُ لِثامَها كأنَّ بَناتِ الرِّيحِ يَرْكَضَنَ حَولَهَا وأنَّ اللّواتي مُنْـذُ عُمْـر أمامَهـا وُجودِيَّةٌ لَـمْ تُعْـنَ بِالهاجـس الّـذي يؤرِّقُنا.. أو لَـمْ تعُـرْهُ اهْتمامَها وقاحلُـهُ جـدًا.. ولكنّها إذا تَمــرُّ علــي الصَّحْــراء تُرْخـي غَمامَها فتَنبِتُ موسيقا ويُصبِحُ رَمْلُها سَلالهُ تُبْني للسَّماء مَقامَها تَفاصيلُها السَّمْراءُ أبوابُ غُرْبَةٍ تُمرِّرُ فيهنَّ الحَياةُ سهامَها تنامُ بحُزن يستبيحُ سَريرها وتصحو بحزن يستكل عظامها تَـدُسُّ بجَيْبِ الفَجْرِ فِنجِـانَ قَهوَةٍ وتفتُّحُ باسم الطّيبينَ خيامَها بها نَجْمَـةٌ يُفْضى إلى الشَّـمس نورُها فلا عَتْمَـةٌ تُمْلي عليها ظَلامَها إذا سارَتْ الخَيْلُ الأصيلَـةَ في الحمي تَكُونُ الَّتَى شَـدُّتْ عَلَيْهِا لَجَامَها لسيدة لم تعرف الحُبُّ صُدُفهُ رأته يُربِّي كُلِّ يوم حَمامَها بضحكَتِها التّاريخُ يَبْدأُ والأسي

يَقَـلُ وتَحْتَارُ الـورودُ إمامَها



حسام شديفات الأردن





# طُعْمُ النّيل

لُمَسْتُ بِطُعِم «النّيل» نَكْهَـةَ «زَمْزُم» ولاحَتْ لقلبي طيبَة في المُقَطَّم فُسـيَّان «مصْـرٌ» و«الحجـازُ» كلاهُمـا سَماءٌ تَجَلَّتُ عَنْ تُرابِ مُحَرَّم «تَطوفُ» بِيَ الأَيِّامُ حَوْلَ هَواهُما بِقَلْبِ -عَنِ السُّـلُوانِ والهَجْـرِ- «مُحْرِم» فيا «مصْرُ».. منْ جَمْر الغضى جئتُ أصْطَلي حَنينًا «حجازيً» الشُّجا والتَّرنُّم لَنَـا «وَحْـدَةٌ» شَـدً التَّـرابُ جُذورَهـا وَرَسَّخُها بالكبرياء المُطَهِّهم أزورُك تكرارًا وكلل زيارة تَقومُ منَ الأخرى مقامَ الممتمّم ف «يوسُفُ» إذْ قالَ: «ادْخُلوا مصْرَ».. قالُها لِنَدْخُلُها فِي كُلُّ عَصْر ومَوْسم أتَيْتُكَ هَدا اليومَ لا «مُتَنَبِّيًا» ولكنْ مُجِيء العاشق المُتَهيّدم فَحَسْبِي عَطاءً «ضَيْعَـةٌ أو ولايـةٌ» بِقُلْبِكِ، في «ريف» الشَّعور المُتَيَّم أُحبُّك إِنْهامًا ولَيْسَ تَفَلْسُـفًا وأَوْمِ نُ أَنَّ الحُبِّ إلهامُ مُلهم



جاسم الصحيّح السعودية



مُصابٌ بشعْري فيك، فالشَّعْرُ لَـمْ يَكُنْ

أُغَنِّيكَ لكِنْ لا أُوَفِّيكَ نَغْمَـةً..

ويا هبَـةُ الفُلاحِ منْ كَـفُ نيلــه

تَــوَلَّاكَ بِالمَحْـــراثِ أَلْـفُ مُـــؤَرِّخِ

وتَبْقَيْسَنَ فِي وَعْسِي الخُلود أُحاجيًا

تُطلُينَ مِنْ عَهْدُيْنِ: عَهْدِ تَقادُم

ويا «مصْرُ».. يا أمَّ المُروءات طُبْعُهُمْ

يُضيئُونَ مـنْ فَـرْط الحَيـاة كأنَّـهُمْ

تُغالطُنـي «أهْرامُـك» الشَّـمُّ حينَمـا

وأفْضـي إلـى «تسْـعينَ ملْيون» نَسْــمَة

صناعــة مَعْنـى، بَـلْ رمايـة أسْهُم

فَما ضَرَّ لَـوْ غَنَّاكَ صَوْتُك مِـنْ فَمي؟!

وللنِّيل والفَالَّح قصَّةُ تَوْأُم

وعادوا وكلِّ فازُّ منْك بمَغْنَم

مُشَفِّرَةً مِنْ كُلُ سِرِّ بِطُلْسَمِ

منَ الدَّهْر، مَصْحوب بِعَهْد تَقَدُّم

كضافُ مَعاش، أثرياءُ التَّكَرُم

حُروفُ سَنًى في أبْجَديَّة أنْجُم

أُعَدِّدُها في مَوْجَـة مِنْ تَلَعْثُمِـي

جَميعُهُ مُ أَهْرامُ مَجْد مُعَظِّم

# السردُ فَنُّ يوثِّقُ بيتَ القصيد

لا تغيبُ الحكايةُ عن شعرنا العربيّ؛ فمنذ بدايته وهو يستخدمُ القصَّ تقنيةً للوصول إلى ما يريد، ودربًا ملوّنةً بالأحاديث حينَ يجمَّعُها شاعرٌ خَبِرَ السّيْرَ في طرقاتِ الكلامِ، فذكرُ التفاصيل، ذكرُ المكان وذكرُ الزّمان، وذكرُ الشخوص، وحبْكُ التخيُّلِ، ثُمُّ اشتغالُ الشعور بتوثيق بعض الحكايات، تمنحُ للنصّ قيمته كي يشقّ طريقًا إلى المتلقّى، وتمنحُهُ متعةً للقراءة والسرد؛ فالسّردُ في النصِّ فنٌّ يؤنِّقُ بيت القصيدةِ، يُلْبِسُهُ زيَّهُ المُستحقّ، ويمنحهُ الماءَ كي ينبت اللحنَ حول ضفاف المعاني، وكي تتمايلَ أغصانُها فوقَ سطر القلوبِ، فتهتزُّ أرضُ الموسيقا على ضفّةِ القول؛ فالشعر ليس كلامًا مُقَفّى، وليس حروفًا تُصَفُّ، وليس تفاعيل ترتصُّ حتى تُكوِّنَ بيتًا سليمًا من العيبِ، لكنه خلطةٌ تتكاملُ فيها العناصرُ، حتى تكونَ المشاهِدُ آسرةً مثلَما واحةٍ في الصحاري، يميلُ إلى ظلِّها الناسُ والطيرُ والعابرونَ، ويشربُ من مائها من يعاني الظمأْ، فسرد الحكايات في الشعر قد يتعكَّزُ بالمُتخيَّلِ، قد لا يكونُ سوى قصّة نُسجت من خيالِ يرى فوقَ واقعَهُ، لا يحُدُّ طموحاتِهِ أفقٌ أو سماءً مزيّنةٌ بالنجوم، ولا بالغيوم، فقد يجعل الشاعرُ الغيمَ قاربَهُ للعبور على الموج، قد يجعلُ الشاعرُ النَّجَمَ أنثى تسامرُهُ في الليالي، وقد يجعلُ الشاعرُ البحرَ فرقةَ عَزفٍ، وإيقاعُها من هديرِ ومَدِّ وجزرِ، ويجعلُ رملَ الصحاري لهُ ناقةً يتنقّلُ فوقَ مَداها إلى قريةٍ تتأنّقُ فيها الخيامُ، وتستقبلُ الضيفَ بالقهوةِ العربيةِ، بالشاي أو بالضيافةِ فيها، وقد يتشكّلُ من طينةٍ في الحقولِ، ليُصبِحَ غصنًا يلوذُ بهِ الطيرُ حينَ يعودُ من البحثِ للعُشِّ، يُطعِمُ أفراخَهُ، ثُمَّ يُنشِدُ لحنًا أنيقًا.

وقد يصطحب شاعرٌ في ترخُلِهِ صاحبًا، صاحبينِ، مجازًا ليصنع من فكرةِ الصحبِ في النص بابًا لسرد الحكايةِ، مثلَ امرئ القيس حينَ تحدَّثَ عن صاحبٍ كان يبكى بكاءً شديدًا بدربٍ يؤدّي إلى مطلبٍ قد يكونُ، وقد لا يكونُ، ورُبَّ الذي كانَ يبكي هو الشاعرُ المتحدِّثُ، لكن رمى مابِهِ من شجونِ على صاحب كان يمشى و لا يلتفت للهموم، وذاك يناجى على الغصن طيرًا، ليصنع من فكرة الطير شخصًا يبوحُ لهُ بالحكايةِ وهو يرتّبُ أفكارَهُ في الفَلاةِ وحولَ بطون السيولِ، فيبكي ويرمي البكاءَ على الطير؛ هذا هو الشعرُ، ليسَ التقاطةَ صورةِ شيءٍ نراهُ بعينِ الحقيقةِ، ليسَ حديثًا عن الذّاتِ دون مكانٍ يؤرِّخُ هذا الحديثَ، ودونَ زمانٍ، ودونَ شخوصِ يشدّونَ حَبْكةَ أشعارهِ؛ إنّهُ

الشَّعرُ، سردٌ أنيقٌ تُجَمِّلُهُ الكلماتُ التَّي لا تحيدُ عنِ العزفِ والأغنياتْ.

محمد عبدالله البريكي